
1 

Rev. Hist., N° 32 (2025): 1-16 / hc451  ISSN 0717-8832 
https://doi.org/10.29393/RH32-26TDDJ10026 

 
 

La tradición antidemocrática en el Libro VI de Polibio* 
 

The Antidemocratic Tradition in Polybius’s 6th Book 

 

Paulo Donoso Johnson** 

 

 

RESUMEN 
 
Este trabajo analiza el pensamiento político de Polibio a través del libro VI de sus Historias. Su visión de los 

regímenes de la antigua Grecia contiene prejuicios y sentencias que provienen de la tradición literaria 

crítica de la democracia. Esta tradición proviene de Tucídides y habría influido en gran parte del 

pensamiento de los autores de la era clásica. Los ejemplos que se presentan en este trabajo permiten 

evidenciar la pervivencia de esta tradición hasta la época romana, en donde Polibio retrata al demos como 

iracundo, ignorante y ávido de violencia. Para esta descripción, Polibio se sirve de conceptos antiguos tales 

como ochlos e inventa su propio concepto que le permite explicar mejor las acciones del demos, a saber 

cheirokratía. 
 
Palabras clave: Polibio, antidemocracia, óchlos, cheirokratía, engarce narrativo, anacyclosis.  

 

ABSTRACT 
 
This paper analyses Polybius' political thought through book VI of his Histories. His view of the regimes of 

ancient Greece contains prejudices and judgements that stem from the literary tradition critical of 

                                                           
* Este trabajo se inserta en el proyecto de investigación “El engarce narrativo de los discursos en la historiografía desde 
la Antigüedad hasta el Renacimiento”. Universidad de Extremadura y Ministerio de Ciencia e Innovación de España, 
PID2021-123069NB-100. 
** Instituto de Historia, Pontificia Universidad Católica de Valparaíso, Chile, correo electrónico: paulo.donoso@pucv.cl, 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4000-1468. Grupo de Estudios Interuniversitario del Mediterráneo Antiguo 
(GEIMA). 



2 

democracy. This tradition stems from Thucydides and would have influenced much of the thinking of 

classical-era authors. The examples presented in this paper provide evidence of the survival of this 

tradition up to the Roman era, where Polybius portrays the demos as angry, ignorant and eager for 

violence. For this description, Polybius uses ancient concepts such as óchlos and invents a concept that 

allows him to better explain the actions of the demos, namely cheirokratía. 
 
Keywords: Polybius, Antidemocracy, óchlos, cheirokratía, narrative setting, anacyclosis. 

 

Recibido: Julio de 2024 
 
Aceptado: Julio de 2025 

 

 

Una introducción a los estudios de la tradición antidemocrática 
 
Una de las áreas de la historia política del mundo antiguo es la tradición antidemocrática que 

aflora en muchas fuentes del pasado. En 1994 Jennifer Tolbert Roberts1 publicó un trabajo que 

analizó esta tradición en el pensamiento occidental. Su línea argumental se centraba en la 

pregunta sobre los autores de estos textos y si fueron necesariamente detractores u opositores 

al sistema democrático. En 2005, Edward Harris se hace cargo de esta pregunta y llega a la 

conclusión que no todos los autores buscaban derribar o perjudicar el modelo democrático, sino 

más bien mejorarlo, a partir de las críticas que se evidencian en sus obras2. 

Estos autores fueron sustancialmente Tucídides3, Pseudo-Jenofonte4 y Platón. En ellos 

subyacen diversos tipos de críticas, transversales en el tiempo. Estas son que la democracia es 

un sistema formado por personas de baja condición (poneroí), donde estas multitudes5 sin 

inteligencia (óchlos), asumen los cargos de representación por apego al dinero y por naturaleza 

no son virtuosas ni moderadas. Otro argumento que sirvió como recurso para justificar que la 

                                                           
1 Jennifer R. Tolbert, Athens of Trial. The Antidemocratic tradition in Western Thought (New Jersey: Princeton 
University Press, 1994). 
2 Edward Harris, «Was all criticism of Athenian Democracy necessarily anti-democratic», en Democrazia e 
Antidemocrazia nel mondo Greco, Umberto Bultrighini (Alessandria: Edizioni dell’Orso, 2005). 
3 En Tucídides se observa en primer lugar la minimización de las revueltas de esclavos y la adhesión de éstos a las ideas 
democráticas en Thuc. I, 101; I, 139; I, 142; IV, 80; VII, 27; VII, 85; VIII, 15 y VIII, 40. En segundo lugar, la mediocridad 
de líderes democráticos como Cleón en Thuc. III, 36 que se entregaban a los caprichos del pueblo Thuc. II, 65. Los 
antivalores del demos en la stásis de Córcira, Thuc. III, 83 y la retórica de la emboscada con un fuerte lenguaje 
oligárquico en el libro VIII, 63. Vs. Paulo Donoso, «Stásis, disidencia y resistencia en Tucídides», Historia 396 12, nº 3 
(2022): 73 y 102. 
4 La Athenaion Politeia en su conjunto es considerado un panfleto de carácter antidemocrático que engloba los 
principales lugares comunes existentes por miembros de la oligarquía en contra del poder del demos. 
5 La conflictiva convivencia entre las masas populares con las aristocracias atenienses fue estudiada por Josiah Ober, 
Mass and Elite in Democratic Athens. Rethoric, Ideology, and the Power of the People (New Jersey: Princeton University 
Press, 1989). 



3 

democracia era un gobierno imperfecto o no virtuoso, es el que ha señalado recientemente 

Gianfranco Mosconi y que va más allá de la nobleza de nacimiento y la riqueza, a saber, las 

incompetencias que poseía el demos para gobernar justamente.6 En este sentido, Mosconi 

reflexiona sobre 5 incompetencias que aparecen frecuentemente en las fuentes del período 

clásico:  
 

1)  El demos no sabe gobernar y para el bien de la comunidad, no debe gobernar.  

2)  El demos no sabe gobernar porque es incapaz de aprender y razonar.  

3)  El demos no sabe gobernar porque, si fuera capaz de aprender, no tiene el tiempo 

necesario. 

4)  El demos no sabe gobernar porque no sabe gestionar siquiera sus propios bienes. 

5)  El demos en cuanto grupo social empobrecido, tiene poco que perder y por ende debería 

estar lejos de la toma de decisión.  
 

Estos lugares comunes se presentan en la era clásica fundamentalmente en textos históricos 

como Tucídides y Jenofonte pero particularmente en Platón quien introduce la variable de la 

violencia7 en el famoso pasaje de la República: 
 

“Entonces la democracia surge, pienso, cuando los pobres, tras lograr la victoria, matan a unos, destierran a otros, 

y hacen partícipes a los demás del gobierno y las magistraturas, las cuales la mayor parte de las veces se establecen 

en este tipo de régimen por sorteo”8. 
 

La premisa platónica influyó en la distancia que el mundo romano tenía hacia la democracia. 

En la República Romana, los procesos de democratización tuvieron quizás una breve etapa 

durante el tribunado de Tiberio y Cayo Graco. Chantal Gabrielli ha analizado esta etapa como 

aquella que da inicio a una nueva periodización de la historia tardorrepublicana: las Gracchanae 

seditiones9. Existen pocas fuentes históricas cercanas a este período reformista de los Gracos, 

siendo Apiano el autor que describe este período desde una perspectiva crítica. En este contexto 

                                                           
6 Gianfranco Mosconi, Democrazia e buon governo. Cinque tesi democratiche nella Grecia del V secolo a.C. (Milano: 
LED Edizioni, 2021), 33 y ss. 
7 La violencia como vía de acceso al poder por parte del pueblo si bien es introducido por Platón como un factor 
determinante en su pensamiento filosófico, es necesario señalar que Critias fue el primer artífice de mecanismos de 
violencia política. Su rol en el gobierno pro-oligárquico de los Treinta el 403 a.C. con persecuciones contra los líderes 
de la democracia marcó un derrotero que hizo hincapié en un proyecto oligárquico personal conducente la superación 
de la pólis democrática apelando a la impracticabilidad del gobierno democrático como un gobierno justo. Vs. 
Umberto Bultrighini, Maledetta Democrazia. Studi su Crizia (Alessandria: Edizioni dell’Orso, 1999), 34 y ss; Paulo 
Donoso, «El ideario oligárquico-tanatocrático de Critias. La eliminación del adversario político para la salud de la polis», 
en DIAPHORÁ: Alteridad y construcción cultural de la diferencia en el mundo clásico, ed. por Laia Pérez, César Sierra 
(Besançon: Presses Universitaires de Franche-Comte, 2024), 59 y ss.  
8 Platón, República, VIII. 557a. 
9 Chantal Gabrielli, Res Publica Servanda Est. La svolta dei Gracchi tra prassi politica e violenza nella riflessione 
storiografica (Sevilla – Zaragoza: Prensas de la Universidad de Sevilla – Editorial Universidad de Sevilla, 2022), 46. 



4 

no deja de llamar la atención que apenas unos años antes de estos acontecimientos que darán 

curso a una crisis sistemática que culmina con la batalla de Accio10 Polibio de Megalópolis da 

inicio a la composición de sus Historias. La necesaria pregunta que aflora es hasta qué punto las 

descripciones de Polibio estuvieron permeadas o no por un contexto político tardorrepublicano 

de mayor efervescencia política11 y que de alguna manera anticipan los acontecimientos del 133 

a.C. Si seguimos la tesis de Eckstein, según la cual, Polibio habría vivido hasta el 118 a.C. y por 

ende pudo haber sido testigo del período reformista de los hermanos Graco, esta periodicidad 

podría hacernos creer que las Historias se escribieron con un fuerte sentimiento anti-gracano12. 

Sin embargo, como estableció Walbank, el libro VI se compuso durante la etapa de prisionero en 

Roma, es decir, hasta c. 151 a.C. Esta variación temporal no omite la tendencia, sostenida por 

Eckstein, de un Polibio que más allá de sus silencios, advierte indicios de corrupción y decadencia 

desde el 150 a.C13. Estamos delante de un historiador que conocía bastante bien el modelo 

político ateniense y las causas de su declive. En base a esta constatación, creemos que en su obra 

hay indicios y advertencias para la clase dirigente que buscaban el mantenimiento del statu quo 

del sistema político romano.  

El problema sobre la democracia en Roma es de largo aliento. La tesis de Fergus Millar, quien 

defendía la existencia de una democracia directa en la república romana, fue discutida por Karl-

Joachim Hölkeskamp debido a que los comicios y el sistema político romano se sostenían en base 

a una estructura jerárquica y asimétrica14. La democracia en Roma fue más bien un anhelo que 

afloraba en el discurso político público con especial énfasis en los períodos de guerra civil o de 

represión interna. Así, los enemigos de Sila desempolvaron la democracia como bandera de lucha 

                                                           
10 Luca Fezzi, Modelli politici di Roma antica (Roma: Carocci editore, 2015), 77. 
11 En esta dirección, Antonio Duplá propuso cinco bloques de problemas que agudizaron de forma extrema las 
diferencias políticas y la imposibilidad de utilizar los mecanismos propios tradicionales y que justificaron el uso de la 
violencia, a saber, crisis de redistribución de los beneficios de la conquista y quiebre de la cohesión política; 
enconamiento del enfrentamiento en contexto de propuestas reformistas; conciencia de la clase dirigente de 
proyectos reformistas alternativos y política represiva; ineficacia del marco normativo para hacer frente a la crisis 
desde el sistema legal; finalmente el tiranicidio. Antonio Duplá, «Materiales para un análisis de la violencia política en 
Roma», en Praxis e Ideologías de la Violencia. Para una anatomía de las sociedades patriarcales esclavistas desde la 
Antigüedad, XXXVIII Coloquio del GIREA, ed. por Antonio Gonzales (Besançon: Presses Universitaires de Franche-
Comté 2019), 127 - 129. 
12 Esta discusión temporal es abordada por Eckstein, para quien resulta evidente que el silencio de Polibio sobre el 
proceso reformista de los Graco invita a pensar que no vivió ese período en Roma. Vs. Arthur M. Eckstein, «Notes on 
the Birth and Death of Polybius», The American Journal of Philology 113, nº 3 (1992); 404 y ss. Muy coherente con 
esta propuesta es la que propone Domenico Musti, quien ubica la muerte de Polibio hacia 123 a.C. Domenico Musti, 
Società Antica. Antologia di storici greci (Bari: Editori Laterza 1973), 188. 
13 Vs. Eckstein, «Notes on the Birth and Death of Polybius», 404; y también Lily Ross Taylor, «Forerunners of the 
Gracchi», Journal of Roman Studies 51, nº 1-2 (1962): 19 y ss. 
14 Karl-Joachim Hölkeskamp, La cultura política de la república romana. Un debate historiográfico internacional (Sevilla-
Zaragoza: Editorial Universidad de Sevilla - Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2019), 64. 



5 

política15 y luego la democracia como propaganda emerge durante el consulado de Julio César16. 

Leandro Polverini en cambio no se pregunta si hubo o no democracia, sino cuánta democracia17. 

Para Polverini, la anacyclosis polibiana debe ser leída necesariamente como un texto escrito por 

“un autor que no es filósofo ni sabe de filosofía”18. Esta afirmación es quizás exagerada puesto 

que subyace en la obra polibiana una estructura de pensamiento filosófico sólido, como veremos 

más adelante. En este sentido, ciertas distorsiones en el cambio de regímenes políticos más que 

dar cuenta de este fenómeno político, busca más bien justificar el triunfo de Roma como 

civilización gracias a la estabilidad de su sistema político y sus leyes. Por otra parte, es importante 

subrayar además que la democracia que conoció Polibio fue la democracia helenística. En 

particular la de la confederación Aquea, a juicio de Diego Olivera, reconocida por los equilibrios 

entre la igualdad política y libertad de palabra y que fue capaz de conjugar el poder del rey con 

las aristocracias locales y el poder popular19. Por tanto su lectura fue primero política y luego 

histórica. Frente a este escenario el problema es intentar dilucidar cuán democrático o 

antidemocrático era Polibio. A través del siguiente análisis pretendo resolver al menos una de 

estas interrogantes. 
 
El discurso antidemocrático de Polibio en las Historias 
 
Las Historias de Polibio son una obra paradigmática, pues se escribe en griego, durante el 

esplendor de la era helenística para un público lector eminentemente romano. Álvaro Moreno 

Leoni destaca la idea de una doble audiencia griega y romana, pero con un autor que tiene una 

actitud negativa ante el latín y que actúa como mediador entre dos mundos. En su Historia, los 

griegos eran actores centrales pero obligados a interactuar con Roma20. Emilio Gabba ha notado 

la intención del historiador de colocar a Grecia como punto medio historiográfico, si no todavía 

político, casi como árbitro más o menos imparcial de la mayor o menor justificación histórica y 

moral del éxito final del duelo dramático entre Roma y Cartago, que es la espina dorsal de su 

                                                           
15 Umberto Laffi, «El mito de Sila», en Sociedad y política en la Roma republicana (siglos III - I a.C.), Emilio Gabba - 
Umberto Laffi (Pisa: Pacini Editore, 2000), 273 y ss. 
16 Para Luciano Canfora esta característica democrática se visualiza en el complejo escenario de salir de una guerra 
civil, apelando a la política del consenso y la amicitia por parte de Julio César. Luciano Canfora, Julio César. Un dictador 
democrático (Barcelona: Editorial Ariel 2000), 174 y ss. 
17 Leandro Polverini, «Democrazia a Roma? La costituzione repubblicana secondo Polibio», Popolo e Potere nel Mondo 
Antico, ed. por Gianpaolo Urso (Pisa: Edizioni ETS, 2005), 85-96.  
18 Idem.  
19 Diego A. Olivera «La Democracia en Polibio: una aproximación a la historia del pensamiento político en el mundo 
helenístico», Anuario de la Escuela de Historia Virtual 12 (2017): 53. 
20 Álvaro Moreno Leoni, «Interpretando el mundo romano: retórica de la alteridad, público y cultura griegos en las 
Historias de Polibio», Gerión 30 (2012): 66 y ss. 



6 

propuesta historiográfica21. Siguiendo esta línea de análisis, John Thornton señala que al igual 

que sus antecesores, Polibio compartía los prejuicios de la cultura política aristocrática griega en 

relación a las masas populares22. Para abordar este punto me detendré en el libro VI de Polibio, 

desde donde es posible establecer a través de sus comentarios y observaciones el apego a una 

tradición helénica crítica de la democracia, que encuentra asidero en el historiador de 

Megalópolis. 

Para el análisis me he servido de dos traducciones. La primera de Manuel Balasch Recort, para 

Gredos23. Y una segunda realizada en Chile, en 1970, por Genaro Godoy Arriaza, para las 

Ediciones de la Universidad de Chile24. La edición griega utilizada es la versión de Les Belles 

Lettres, a cargo de Raymond Wail y Claude Nicolet25. Desde el análisis del discurso, se intentará 

también advertir la utilización de ciertos recursos retóricos tales como los engarces, fórmulas 

que permiten conectar la transición entre la narración y el discurso26. Un aspecto problemático 

de la obra polibiana, tal como ha sido señalado por David Carmona, es que son muy pocos los 

discursos íntegros en estilo directo utilizados por el historiador griego27  utilizando de manera 

más frecuente las arengas28. En Libro VI específicamente, Polibio no utiliza el recurso de discursos 

directos o indirectos, pero a la luz de la tradición literaria que propongo en este estudio, 

intentaremos encontrar algunos comentarios del historiador que permiten conectar la narración 

con su propia visión de la historia. 

Iniciando su libro VI, Polibio se refiere a las características de las distintas formas de gobierno 

tales como realeza (basileía) aristocracia (aristokratía) y democracia (demokratía)29. 

Sobre la democracia, en el capítulo 4 dice Polibio: 
 

                                                           
21 Emilio Gabba, «Aspectos culturales del imperialismo romano», en Sociedad y política en la Roma republicana (siglos 
III - I a.C.), Emilio Gabba - Umberto Laffi (Pisa: Pacini Editore, 2000), 232 - 233. 
22 John Thornton, Polibio. El político e lo storico (Roma: Carocci editore, 2021), 156. 
23 Polibio, Historias, trad. Manuel Balasch (Madrid: Gredos, 1981). 
24 Polibio, Las Historias de Polibio de Megalópolis, trad. Genaro Godoy (Santiago de Chile: Editorial Andrés Bello, 1970). 
25 Polibio, Histoires, trad. Raymond Wiel (París: Les Belles Lettres, 2003). 
26 Este recurso retórico permite definir dónde y cuándo se pronuncia un discurso, caracterizan al personaje que 
pronuncia el discurso y crea un marco referencial que pretende condicionar la respuesta del lector. Tucídides utilizó 
ampliamente este recurso y es utilizado en época antigua hasta Herodiano. Vs. Juan Carlos Iglesias Zoido, «Speech and 
Narrative Setting in Herodian’s History: Marcus Aurelius and Pertinax», Greek, Roman and Byzantine Studies 63 (2023): 
267-268. 
27 Polibio V, 104; IX, 28, 31; IX 32 - 39; XII, 4 - 6. Vs. David Carmona, «Variatio en el discurso exhortativo: La batalla de 
Zama», Anuario de Estudios Filológicos 28 (2005): 6 – 7; y Cecil Wooten, «The Speeches in Polybius: An insight into the 
Nature of Hellenistic Oratory»; The American Journal of Philology 95, nº 3 (1974): 236. 
28 David Carmona identifica un total de dieciséis arengas, once en estilo indirecto: Polibio I, 27; I, 45; I, 49; I, 60; III, 34; 
III, 63; VIII, 27; X, 6; X, 11; XI, 31. Y cinco arengas que comienzan en estilo indirecto y luego cambian a estilo directo: 
Polibio III, 64; III, 108-110; XI, 28-29 y XV, 10. Vs. Carmona, «Variatio en el discurso exhortativo: La batalla de Zama», 
7. 
29 Polibio, VI, 3, 5. 



7 

“Paralelamente, no debemos declarar que hay democracia allí donde la turba sea dueña de hacer y decretar lo 

que le venga en gana. Sólo la hay allí donde es costumbre y tradición ancestral venerar a los dioses, honrar a los 

padres, reverenciar a los ancianos y obedecer las leyes; estos sistemas, cuando se impone la opinión mayoritaria, 

deben ser llamados democracias”30. 
 

En este pasaje, Polibio presenta lo que Walbank denominó las virtudes tradicionales31 del 

deber ser de la democracia. Un sistema garantizado por las costumbres, las tradiciones y las 

leyes, pero no cualquier ley, sino aquella amparada por los patrioi politeiai. La idea de la 

democracia como pléthos kyrios estí poieín reside en una profunda reflexión a la luz del Carmides 

de Platón32. En este diálogo platónico, el filósofo entiende el verbo poieín (hacer) como un ideal 

de vida, pero que se diferencia sustancialmente entre el hacer democrático y el hacer 

oligárquico33. En esta diferencia, el filósofo piensa que el hacer oligárquico se sustenta sobre 

valores como la sophrosyne, del cual carece el hacer democrático. 

Es importante recordar que si bien la obra polibiana no es tributaria de los diálogos platónicos, 

sí tuvo al filósofo de la Academia muy presente al momento de pensar en la anacyclosis. Sobre 

esto, dice Polibio: “la teoría de la transformación natural de las formas de gobierno expuesta por 

Platón, siendo compleja y detallada, es accesible para pocos”34. El propósito de la anacyclosis 

polibiana consistía en hacerla más accesible para una inteligencia común (τὴν κοινὴν ἐπίνοιαν)35. 

En el mismo capítulo 4, Polibio retoma el tema del pueblo, nombrado como pléthos y no 

démos. 
 

“La primera que se forma por un proceso espontáneo y natural es la monarquía, y de ella deriva, por una 

preparación y una enmienda, la realeza. Pero se deteriora y cae en un mal que le es congénito, me refiero a la 

tiranía, de cuya disolución nace la aristocracia. Cuando ésta, por su naturaleza vira hacia la oligarquía, si las turbas 

se indignan por las injusticias de sus jefes, nace la democracia.  A su vez, la soberbia y el desprecio de las leyes 

desembocan, con el tiempo, en la demagogia”36. 
 

No es primera vez que se alude a la idea de πλήθους ὀργῃ, pero resuena en Polibio la teoría 

de la violencia en el origen de la democracia de Platón. Una vez que se ha producido el 

envilecimiento del démos, debido a la hybris y la paranomía, se decanta naturalmente en 

                                                           
30 Polibio. VI, 4, 4-5, Παραπλησίως οὐδὲ δημοκρατίαν, ἐν ᾗ πλῆθος κύριόν ἐστι ποιεῖν ὅ τι ποτ᾽ ἄν αὐτὸ βουληθῇ καὶ 
προθῆται. παρὰ δὲ ᾧ πάτριόν ἐστι καὶ σύνηθες θεοὺς σέβειν, γονεῖς θεραπεύειν, πρεσβυτέρους αἰδεῖσθαι, νόμοις 
πείθεσθαι, παρὰ τοῖς τοιούτοις συστήμασιν ὅταν τὸ τοῖς πλείοσι δόξαν νικᾷ, τοῦτο δεῖ καλεῖν δημοκρατίαν 
31 Frank William Walbank, A Historical Commentary on Polybius, Vol I (Oxford: Oxford University Press, 1957), 642. 
32 Platón, Cármides, 159b.  
33 Bultrighini, Maledetta Democrazia…, 58 - 59.  
34 Polibio, VI, 5, 1. 
35 Polibio, VI, 5, 2. 
36 Polibio, VI, 4, 8 – 10, Πεταβαλλούσης δὲ ταύτης εἰς τὰ συμφυῆ κακά, λέγω δ᾽εἰς τυραννίδα, αὖθις ἐκ τῆς τούτων 
καταλύσεως ἀριστοκρατία φύεται. Καὶ μὴν ταύτης εἰς ὀλιγαρχίαν ἐκτραπείσης κατὰ φύσιν, τοῦ δὲ πλήθους ὀργῃ 
μετελφόντος τὰς τῶν προεστώτων ἀδικίας, γεννᾶται δῆμος. Ἐκ δὲ τῆς τούτου πάλιν ὕβρεως καὶ παρανομίας 
ἀποπληροῦται σὺν χρόνοις ὀχλοκρατία. 



8 

oclocracia. Karl- Wilhelm Welwei ha hecho énfasis en este episodio, notando que si cualquier 

masa puede hacer lo que quiera, el término democracia no se aplica37. La esencia democrática 

polibiana, sería entonces la comunidad que se basa en el orden a través de leyes que garantizan 

la eleuthería de los ciudadanos. Así, eleuthería y democracia son utilizadas por Polibio como 

sinónimos en sentido constitucional38. La oclocracia como definición de un modelo político no 

proviene del siglo V a.C., sino que comienza a desarrollarse con las teorías de gobierno del siglo 

IV a.C., específicamente en los discursos políticos de Isócrates. El término óchlos tiene un uso 

relativamente frecuente en la historiografía clásica, en particular Tucídides39 y con una extendida 

utilización en las obras de Jenofonte40, pero su uso se diluye en la época de Polibio. Una 

explicación al desuso de este término coincide con el fin de las luchas políticas entre el bando 

democrático y oligárquico entre los siglos V y IV a.C. Las palabras elegidas por los autores no eran 

neutrales pues estaban cargadas de soterrados significados políticos en el contexto de las 

revueltas civiles o stásis41. En la Roma de Polibio el término óchlos entendido como populacho42, 

si bien seguía siendo peyorativo, no lograba generar el mismo impacto que en la era clásica. El 

populus romano para el siglo III a.C. gozaba de una envidiable fortaleza gracias al sólido 

entramado social y constitucional de la República. Sin embargo, en las palabras de Polibio se 

advierte un cambio de era y el historiador de Megalópolis anuncia en su obra que los tiempos 

venideros tendrán menos estabilidad. Según Daniel W. Moore, Polibio no especifica en la 

anacyclosis que una generación pueda transmitir a las generaciones posteriores el conocimiento 

adquirido de su propia experiencia. En esta inevitabilidad de la desaparición del conocimiento 

político adquirido por una generación, descansa la inestabilidad inherente de la anacyclosis43. El 

ciclo histórico natural de la guerra externa siempre atrae injusticias y a su vez, la injusticia atrae 

                                                           
37 Karl-Wilhelm Welwei, «Demokratie und Masse bei Polybios: Helmut Berve in Verehrung zum siebzigsten 
Geburtstag», Historia: Zeitschrift für Alte Geschichte 15, nº 3 (1966): 283. 
38 Idem. 
39 Vs. Paulo Donoso, «Uso y abuso del término ὀχλος en Tucídides», Synthesis-La Plata 27, nº 2 (2020); Laura Sancho 
Rocher, «Tucídides y la Democracia», en Tucídides y el poder de la Historia, Fornis, César, Hermosa, Antonio y 
Fernández Muñoz, Jesús (Sevilla: Editorial Universidad de Sevilla 2019). 
40 El término ochlos es utilizado de manera reiterada por el historiador en Helénicas I, 3, 2; Helénicas I, 4, 13; Helénicas 
I, 7, 13; Helénicas II, 2, 21; Helénicas III, 3, 27; Helénicas III, 4, 7; Helénicas III, 4, 8; Helénicas IV, 4, 11; Helénicas VI, 2, 
23; Helénicas VI, 4, 14; Memorabilia, I, 1, 14; Memorabilia III, 7, 5; Banquete II, 18; Banquete VIII, 4; Anábasis II, 5, 9; 
Anábasis III, 2, 27; Anábasis III, 2, 36; Anábasis III, 3, 6; Anábasis III, 4, 26; Anábasis IV, 1, 20; Anábasis IV, 3, 15; Anábasis 
IV, 3, 26; Anábasis IV, 3, 27; Anábasis V, 4, 34; Anábasis VI, 5, 3; Anábasis VII, 1, 18; Ciropedia II, 2, 21; Ciropedia IV, 2, 
6; Ciropedia V, 2, 35; Ciropedia V, 4, 48; Ciropedia V, 5, 4; Ciropedia VI, 1, 1; Ciropedia VI, 1, 26; Ciropedia VII, 5, 39; 
Hierón II, 3; Hierón VI, 4; Hiparco, I, 18 Vs. Elisabeth C. Welskopf,  Soziale Typenbegriffe von Homer bis Aristoteles 
(Berlín: Akademie-Verlag 1985), 1357 - 1359.  
41 Este aspecto ha sido advertido en la tragedia griega por Juan Pablo Arancibia. Particularmente en Esquilo a partir de 
la noción de la guerra con palabras.  Juan Pablo Arancibia, Pólemos y Stásis. Vestigio y bordes trágicos de lo bélico y lo 
político (Santiago de Chile: Editorial La Cebra - Palinodia 2023), 123 y ss. 
42 Luigi-Alberto Sanchi, Les Lettres Grecques. Anthologie de la litteáture grecque d’ Homère à Justinien (Paris: Les Belles 
Lettres 2020), 1134. 
43 Daniel W. Moore, Polybius: Experience and the Lessons of History (Leiden-Boston: Brill 2020), 97.  



9 

la guerra dormida. Este ciclo advertido por Solón y luego por Aristóteles resuenan en la mente 

de Polibio quien ofrece un nuevo concepto que permite entender el rol de la violencia en su 

Historia, pero sobre todo, los tiempos venideros en Roma. De este modo, en el capítulo 9, Polibio 

presenta este nuevo concepto político entendido también como un régimen de gobierno 

intermedio. 
 

“Porque si alguien se apercibe de la envidia y del odio que la masa profesa a los oligarcas y se atreve a decir o a 

hacer algo contra los gobernantes, encuentra al pueblo siempre dispuesto a colaborar. Inmediatamente, tras 

matar a unos oligarcas y desterrar a otros, no se atreven a nombrar un rey, porque temen todavía la injusticia de 

los pretéritos; no quieren tampoco confiar los asuntos de estado a una minoría selecta, pues es reciente la 

ignorancia de la anterior. Entonces se entregan a la única confianza que conservan intacta, la radicada en ellos 

mismos: convierten la oligarquía en democracia y es el pueblo quien atiende cuidadosamente los asuntos del 

estado. Mientras viven algunos de los que han conocido los excesos oligárquicos, el orden de las cosas actual 

resulta satisfactorio y se tienen el máximo aprecio la igualdad y la libertad de expresión. Pero cuando aparecen los 

jóvenes y la democracia es transmitida a una tercera generación, ésta, habituada ya al vivir democrático, no da 

ninguna importancia a la igualdad y a la libertad de expresión. Hay algunos que pretenden recibir más honores 

que otros; caen en esto principalmente los que son más ricos. Al punto que experimentan la ambición de poder, 

sin lograr satisfacerla por sí mismos ni por sus dotes personales, dilapidan su patrimonio, empleando todos los 

medios posibles para corromper y engañar al pueblo. En consecuencia, cuando han convertido al vulgo, poseído 

de una sed insensata de gloria, en parásito y venal, se disuelve la democracia, y aquello se convierte en el gobierno 

de la fuerza y de la violencia; porque las gentes, acostumbradas a devorar los bienes ajenos y a hacer que su 

subsistencia dependa del vecino, cuando dan con un cabecilla arrogante y emprendedor, al que, con todo, su 

pobreza excluye de los honores públicos, desembocan en la violencia. La masa se agrupa en torno de aquel hombre 

y promueve degollinas y huidas. Redistribuye las tierras y, en su ferocidad, vuelve a caer en un régimen 

monárquico y tiránico”44. 
 

En este pasaje destaca principalmente el concepto de cheirokratía, el cual es mencionado 

sólo en este libro de Polibio, luego por Diodoro de Sicilia, 36.11.3 y finalmente Apiano, 13.17. El 

                                                           
44 Polibio VI, 9 Ἐπειδὰν γὰρ τις συνθεασάμενος τὸν φθόνον καὶ τὸ μῖσος κατ᾽αὐτῶν τὸ παρὰ τοῖς πολίταις ὑπάρχον, 
κἄπειτα θαρρήσῃ λέγειν συνεργὸν λαμβάνει τὸ πλῆθος. Λοιπὸν οὕς μὲν φονεύσαντες, [οὕς δὲ φυγαδεύσαντες] οὔτε 
βασιλέα προΐστασθαι τολμῶσιν ἔτι δεδιότες τὴν τῶν πρότερον ἀδικίαν, οὔτε πλείοσιν ἐπιτρέπειν τὰ κοινὰ θαρροῦσι 
παρὰ πόδας αὐτοῖς οὔσης τῆς πρότερον ἀγνοίας, μόνης δὲ σφίσι καταλειπόμένης ἐλπίδος ἀκεραίου τῆς ἐν αὑτοῖς ἐπὶ 
ταύτην καταφέρονται, καὶ τὴν μὲν πολιτείαν ἐξ ὀλιγαρχικῆς δημοκρατίαν ἐποίησαν, τὴν δὲ τῶν κοινῶν πρόνοιαν καὶ 
πίστιν εἰς σφᾶς αὐτοὺς ἀνέλαβον. Καὶ μέχρι μὲν ἄν ἔτι σῴωνταί τινες τῶν ὑπεροχῆς καὶ δυναστείας πεῖραν εἰληφότων, 
ἀσμενίζοντες τῇ παρούσῃ καταστάσει περὶ πλείστου ποιοῦνται τὴν ἰσηγορίαν καὶ τὴν παρρησίαν. ὅταν δ᾽ ἐπιγένωνται 
νέοι καὶ παισὶ παίδων πάλιν ἡ δημοκρατία παραδοθῇ, τότ᾽οὐκέτι διὰ τὸ σύνηθες ἐν πεγάλῳ τιθέμενοι τὸ τῆς 
ἰσηγορίας καὶ παρρησίας ζητοῦσι πλέον ἔχειν τῶν πολλῶν. μάλιστα δ᾽εἰς τοῦτ᾽ ἐμπίπτουσιν οἱ ταῖς οὐσίαις 
ὑπερέχοντες. Λοιπὸν ὅταν ὁρρήσωσιν ἐπὶ τὸ φιλαρχεῖν καὶ μὴ δύνωνται δι᾽ αὑτῶν καὶ διὰ τῆς ἰδίας ἀρητῆς τυγχάνειν 
τούτων, διαφθείρουσι τὰς οὐσίας, δελεάζοντες καὶ λυμαινόμενοι τὰ πλήθη κατὰ πάντα τρόπον. Ἐξ ὧν ὅταν ἅπαξ 
δωρόδοκους καὶ δωροφάγους κατασκευάσωσι τοὺς πολλοὺς διὰ τὴν ἄφρονα δοξοφαγίαν, τότ᾽ ἤδη πάλιν τὸ μὲν τῆς 
δημοκρατίας καταλύεται, μεθίσταται δ᾽ εἰς βίαν καὶ χειροκρατίαν ἡ δημοκρατία. Συνειθισμένον γὰρ τὸ πλῆθος ἐσθίειν 
τὰ ἀλλότρια καὶ τὰς ἐλπίδας ἔχειν τοῦ ζῆν ἐπὶ τοῖς τῶν πέλας, ὅταν λάβῃ προστάτην μεγαλόφρονα καὶ τολμηρόν, 
ἐκκλειόμενον δὲ διὰ πενίαν τῶν ἐν τῇ πολιτείᾳ τιμίων, πότε δὴ χειροκρατίαν ἀποτελεῖ, καὶ τότε συναθροιζόμενος 
ποιεῖ σφαγάς, φυγάς, γῆς ἀναδασμούς, ἕως ἄν ἀποτεθηριωμένον πάλιν εὕρῃ δεσπότην καὶ μόναρχον. 



10 

significado de este término es el dominio de la fuerza o poder despótico45  o gobierno por la 

fuerza. Esta cheirokratía suele entenderse como un sinónimo de gobierno de las masas u 

oclocracia. Michel Casevitz interpreta el concepto desde el adjetivo χειρων que señala lo peor y 

así Casevitz define el término como el régimen en donde los peores tienen el poder y la fuerza, 

y este régimen implica la ausencia del poder regular, siendo por ende la anarquía46. Domenico 

Musti, en cambio, propone una interpretación basada en el uso de las manos (cheír) como 

dominio de las manos o bien de los peores (cheíron). Esta lectura permite definir cheirokratía 

como una democracia que se degenera por un proceso de constituciones de poderes personales 

en manos de un jefe popular malvado que corrompe e instrumentaliza a las masas47. Como una 

forma de renovar su análisis, respecto a las teorías de cambio de regímenes, Polibio decide crear 

su propio concepto. Si oclocracia, remite a los agónicos años de la democracia ateniense a 

comienzos del siglo IV a.C., cheirokratía en cambio propone un significado que se ajusta al 

pensamiento político romano. El poder que se obtiene a través de la violencia, no especificada 

en sus métodos, pero entendible preferentemente para un público romano que toma decisiones 

y otros lectores de su obra de las póleis helenísticas. 

Personalmente creo que Polibio más que utilizarlo como sinónimo, piensa en la cheirokratía 

como una forma de control del poder a través de la violencia como un estadio anterior y 

transitorio hacia la oclocracia, que es la fase final y desviada de la democracia. Esta afirmación 

se sostiene en la idea plantada por Claude Nicolet para quien el vocabulario político del libro VI 

va más allá de los principios de derecho y de apariencia, sino en el sentido práctico y de 

realidad48. En esta dirección, cheirokratía sólo se entiende como un concepto griego al servicio 

de la práctica política romana. 

Resulta interesante además, como sugiere Craige Champion, que cuando Polibio se refiere a 

la cheirokratía, remarca ciertos tópicos pertenecientes al lenguaje histórico de la barbarie. Al 

igual que los bárbaros, las masas populares en Polibio son intemperantes, irracionales, impulsivas 

y violentas49. Este lenguaje cobra mayor intensidad y dramatismo cuando estos actos de 

salvajismo no son cometidos por un otro incivilizado, sino el pueblo que forma parte de la 

comunidad50. En este episodio se advierte un guiño a la obra de Tucídides y la icónica descripción 

                                                           
45 Franco Montanari, Vocabolario della lingua greca (Torino: Loescher Editore 2013), 2632. 
46 Michael Casevitz, «Hommes de mains ou, pires, hommes de moins», Revue de Philologie, de Littérature et d’Histoire 
Anciennes LXXV (2001): 24. 
47 Domenico Musti, Demokratía. Origini di un’idea (Bari: Gius.Laterza & Figli Editori, 2013), 167. 
48 Claude Nicolet, «Polybe et les institutions romaines», en Polybe, ed. por Reverdin, Olivier (Genève: Entretiens sur 
l’Antiquité Classique – Fondation Hardt, 1974), 230. 
49 Craige Champion, Cultural Politics in Polybius Histories (Berkeley: University of California Press, 2004), 89. 
50 Sobre este punto, la στάσις y ἐμφύλιος πόλεμος ya habían sido tratado por Polibio en las revueltas líbicas y de los 
mercenarios. La ὐβρις cartaginesa es retratada con detalle, así como la horribles torturas y actos de salvajismo. Vs. 



11 

de la stásis de Córcira, en donde un puñado de personas se deshumanizan sometidos bajo un 

estado de violencia incontrolable51. 

Un segundo aspecto relevante de este episodio es la reutilización de interesantes formas 

retóricas. El primero es el evidente guiño a Platón con la descripción de la muerte de oligarcas y 

el destierro de otros. Este pasaje representa la definición más icónica del pensamiento 

antidemocrático. Según Platón los peores malhechores pueden exhibirse impunemente en la 

ciudad52 y Polibio recoge esta tradición literaria y filosófica para incorporarla en su anacyclosis.  

La segunda reutilización son los doródokous y los doróphagous. La noción de devoradores de 

regalos proviene de la epopeya didáctica de Hesíodo en Trabajos y Los Días, quien utiliza 

frecuentemente estas formas para hacer referencia a los reyes que impartían la justicia a cambio 

de regalos, favoreciendo así a los más ricos por sobre los pobres.53 Esta idea es reinterpretada 

por Polibio de manera inversa. En su Historia los doróphagoi no son los basilei ni la aristocracia, 

sino el bajo pueblo envilecido y corrompido que gobierna aceptando todo tipo de sobornos.   

El tercer y último episodio se ubica en Polibio VI, 44 y al igual que el fragmento anterior, 

reutiliza e reinterpreta aspectos de la literatura arcaica y clásica para explicar el sintomático 

declive de la democracia y del démos ateniense: 
 

“Al pueblo ateniense le ocurre siempre lo que a una nave sin capitán. En efecto: en las naves mientras los 

marineros se incitan a no promover discordias y a obedecer al piloto, ya sea por el miedo que les infunda el estado 

de la mar o la proximidad del enemigo, todo el mundo cumple su deber estupendamente, pero, cuando toman 

confianza y empiezan a desdeñar a los que ejercen el mando y a disputar defendiendo opiniones contrapuestas, 

en tal caso unos marineros prefieren proseguir la navegación, otros instan al piloto que fondee la nave, otros 

pretenden desplegar las velas, otros quiere impedirlo a brazo partido y les mandan dejarlas. El espectáculo es 

vergonzoso para los que contemplan desde fuera, por las diferencias y disputas surgidas entre los marineros, que, 

además, convierten en arriesgada la navegación para todos aquellos navegantes. Más de una vez unos que han 

superado los mares vastos y los temporales más formidables naufragan cerca de la costa o en la misma bocana 

del puerto. Esto es lo que con frecuencia ha ocurrido al estado ateniense: después de haber vencido las más 

grandes y terribles peripecias por la bravura del pueblo y la de sus jefes, en los intervalos pacíficos se han hundido, 

al azar, incomprensiblemente. He aquí el motivo por lo cual no se debe tratar ni esta constitución ni la de los 

                                                           
Álvaro Moreno Leoni, Entre Roma y el Mundo Griego. Memoria, autorrepresentación y didáctica del poder en las 
Historias de Polibio (Córdoba: Editorial Brujas 2017), 249 y ss. 
51 La influencia de la obra de Tucídides en Polibio en este episodio creemos que debiera agregarse al riguroso estudio 
de Boris Dreyer quien analiza la revuelta de mercenarios en Cartago (Polibio I, 68 - 88) y otras descripciones de stásis 
(Polibio II, 58, 1; Polibio IV, 17, 4; Polibio IV, 81, 13; Polibio VI, 46, 7-9; Polibio XX, 4-7; Polibio 27, 1, 7) siguiendo la 
influencia tucídidea. Boris Dreyer, «Harmonie und Weltherrschaft. Die stasis bei Polybios», en Civil War in Ancient 
Greece and Rome, ed. por Börm, Henning - Mattheis, Marco - Wienand Johannes (Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 
2016), 87 - 98. 
52 Tiziana Gallani - Guidalberto Gregori (a cura di) Crizia- Tucidide - Platone - Aristotele. Pro e contro la democrazia 
(Treviso: Canova Edizioni di Scuola e Cultura 2002), 86. 
53  Walbank, A Historical Commentary on Polybius… 657; Paulo Donoso «La stásis en la poesía griega de época arcaica 
(s. VII - VI a.C.)», Talia Dixit. Revista Interdisciplinar de Retórica e Historiografía 15 (2020): 9. 



12 

tebanos. En ellas lo maneja todo a su antojo el pueblo, que, en el primer caso, se distingue por su viveza y su 

acritud, mientras que los tebanos han sido educados en la ira y en la violencia”54. 
 

En esta descripción, Polibio se sirve de la larga tradición literaria griega de la “nave del estado” 

que tuvo su origen en la poesía arcaica de Alceo y Arquíloco y que fue continuada por Teognis y 

Solón55. Esta idea consiste en equiparar el gobierno de la ciudad con una embarcación 

ingobernable56 y todos los problemas internos tales como corrupción, stásis, luchas por el poder, 

se asocian retóricamente a la vida en cubierta, con marineros sublevados y motines que ponen 

en riesgo la travesía e incluso haciendo zozobrar la nave. 

Polibio recoge el recurso narrativo de los náutikoi óchloi, la chusma marinera, utilizada por 

Tucídides57 y la reelabora para explicar el origen de la discordia en las ciudades. La estrepitosa 

caída de Atenas luego de su derrota en la guerra del Peloponeso y el posterior dominio de Esparta 

son para la atenta mirada de Polibio causadas por el desorden del démos y no merecen más 

letras en su obra. En su diagnóstico, el pueblo ateniense estaba destinado a hundirse como 

aquella embarcación capturada por los motines internos. Cuando Craige Champion dice que 

Polibio recibió una rica y adaptable herencia ideológica, fruto del desarrollo del lenguaje político 

y cultural de la era helenística58, acierta en un aspecto clave de su visión política: la maleabilidad. 

Como insinuó Domenico Musti, para pensar la democracia en la era helenística es necesario 

definirla en dos direcciones. En un sentido político interno, a saber régimen popular y en un 

sentido político externo, entendido como forma de gobierno opuesta a la monarquía y por ende 

dotadas de libertad59. Esta versatilidad en el manejo de conceptos, acertados o no, dan al análisis 

polibiano una interesante forma de abordar la historia política del pasado griego para interpretar 

o justificar la estabilidad del sistema político romano. 

                                                           
54 Polibio, VI, 44, 3 3  Ἀεὶ γάρ ποτε τὸν τῶν Ἀφηναίων δῆμον παραπλήσιον εἶναι συμβαίνει τοῖς ἀδεσπότοις σκάφεσι. 
Καὶ γὰρ ἐπ᾽ ἐκείνων, ὅταν μὲν ἤ διὰ πολεμίων φόβον ἤ διὰ περίστασιν χειμῶνος ὁργὴ παραστῇ τοῖς ἐπιβάταις 
συμφρονεῖν καὶ προσέχειν τὸν νοῦν τῷ κυβερνήτῃ, γίνεται τὸ δέον ἐξ αὐτῶν διαφερόντως· ὅταν δὲ θαρρήσαντες 
ἄρξωνται καταφρονεῖν τῶν προεστώτων καὶ στασιάζειν πρὸς ἀλλήλους διὰ τὸ μηκέτι δοκεῖν πᾶσι ταὐτά, τότε δὴ τῶν 
μὲν ἔτι πλεῖν προαιρουμένων, τῶν δὲ κατεπειγόντων ὁρμίζειν τὸν κυβερνήτην, καὶ τῶν μὲν ἐκσειόντων τοὺς κάλους, 
τῶν δ᾽ἐπιλαμβανομένων καὶ στέλλεσθαι παρακελευομένων, αἰσχρὰ μὲν πρόσοψις γίνεται τοῖς ἔξωθεν θεωμένοις διὰ 
τὴν ἐν ἀλλήλοις διαφορὰν καὶ στάσιν, ἐπισφαλῆς δ᾽ἡ διάθεσις τοῖς μετασχοῦσι καὶ κοινωνήσασι τοῦ πλοῦ· διὸ καὶ 
πολλάκις διαφυγόντες τὰ μέγιστα πελάγη καὶ τοῦς ἐπιφανεστάτους χειμῶνας, ἐν τοῖς λιμέσι καὶ πρὸς τῇ γῇ 
ναυαγοῦσιν. Ὅ δὴ καὶ τῇ τῶν Ἀθηναίων πολιτείᾳ πλεονάκις ἤδη συμβέβηκεν· διωσαμένη γὰρ ἐνίοτε τὰς μέγιστας καὶ 
δεινοτάτας διά τε τὴν τοῦ δήμου καὶ τὴν τῶν προεστώτων ἀρετήν, ἐν ταῖς ἀπεριστάτοις ῥᾳστώναις εἰκῇ πως καὶ 
ἀλόγως ἐνίοτε σφάλλεται. Διὸ καὶ περὶ μὲν ταύτης τε καὶ τῆς τῶν θηβαίων οὐδὲν δεῖ πλείω λέγειν, ἐν αἶς ὄχλος χειρίζει 
τὰ ὅλα κατὰ τὴν ἰδίαν ὁρμήν, ὁ μὲν ὀξύτητι καὶ πικρίᾳ διαφέρων, ὁ δὲ βίᾳ καὶ θυμῷ συμπεπαιδευμένος 
55 Francisco Rodríguez Adrados, «Origen del tema de la nave del estado en un papiro de Arquíloco (fr. 56 A Diehl)» 
Aegyptus, nº 35 (1955); 206-210; Bruno Gentili, Poesía y público en la Grecia Antigua (Barcelona: Quaderns Crema 
1996). 
56 Esta alegoría es utilizada también en Polibio III, 81, 2 y Polibio X, 33, 5. Vs. Walbank, A Historical Commentary on 
Polybius…, 725. 
57 Donoso «Uso y abuso del término óchlos en Tucídides», 6. 
58 Champion, Cultural Politics in Polybius Histories…, 67. 
59 Domenico Musti, Polibio e l’imperialismo romano (Napoli: Liguori Editori, 1978): 127-128. 



13 

 
Conclusión 
 
Polibio se hace cargo de algunos aspectos literarios que provienen de una antigua cultura política 

antidemocrática. La falta de juicio de las masas, los métodos violentos para acceder y controlar 

el poder y el errático proceso en la toma de decisión política que comporta el demos son los 

lugares comunes más característicos de esta tradición antidemocrática. El libro VI de Polibio 

entendido como un texto político cuya centralidad reside en el proceso de cambio de 

constituciones lo convierte en una obra única que puede ser leída en cualquier tiempo y lugar 

aún sin conocer el contexto histórico de las guerras romanas contra Cartago. Esta vitrina es 

aprovechada por Polibio para visualizar una gran cantidad de influencias literarias que se 

advierten en las descripciones y apropiaciones de la literatura clásica en clave helenística.  

A la luz de los párrafos analizados no es posible determinar en Polibio una lectura 

antidemocrática. El historiador comparte algunos juicios de valor que provienen desde la época 

de Hesíodo, pero que para el siglo III a.C. eran poco relevantes delante de la nueva sociedad 

destinada a dominar el mediterráneo.  

En cambio sí es posible corroborar que el ingenioso arte de crear conceptos, habilidad muy 

desarrollada en Polibio, hizo posible darle visibilidad a la violencia en su historia. En su Historia, 

esta violencia salvaje es utilizada como recurso retórico en las revueltas civiles de los mercenarios 

en Cartago, utilizando todas las categorías de la barbarie de la era clásica. Sin embargo la 

violencia que Polibio reutiliza en la anacyclosis es propia del mundo griego, en la antesala 

histórica de las luchas civiles que convulsionaron al mundo romano. La violencia como una eficaz 

pero dolorosa herramienta comenzará a instalarse en la agenda política de la república romana 

a partir del asesinato de los hermanos Gracos y los años venideros. Finalmente, desde el análisis 

del discurso, no se evidencian engarces narrativos pero sí reutilizaciones de la historiografía 

griega que son recurrentes en la literatura clásica. Polibio no necesita apelar a herramientas 

como el engarce para explicar la violencia. La violencia formaba parte del ser romano y sus 

lectores conocían en la práctica los conceptos de cheirokratía y óchlos desde la experiencia de la 

lucha patricio-plebeya y luego en la expansión y conquista de los pueblos itálicos. Polibio reúne, 

recopila y resignifica en la anacyclosis la cotidianeidad de la vida política romana, intentando en 

la medida de lo posible, no tomar partido. En síntesis y siguiendo nuestra hipótesis, Polibio no 

pretendía hablar de las violencias pretéritas, sino de las venideras que a la luz de los 

acontecimientos vivenciados hacia fines del siglo III a.C. se volcarían sobre Roma de acuerdo con 

la ciclicidad de la guerra en Grecia antigua, a saber el vínculo inexorable entre la guerra externa 

y la guerra interna. 

 

 

  



14 

Referencias Bibliográficas 
 
Fuentes 
 
Polibio. Historias, trad. Manuel Balasch. Madrid: Gredos, 1981. 

Polibio. Las Historias de Polibio de Megalópolis, trad. Genaro Godoy. Santiago de Chile: Editorial 

Andrés Bello, 1970. 

Polibio. Histoires, trad. Raymond Wiel. París: Les Belles Lettres, 2003. 

Platón. Diálogos, trad. Emilio Lledó. Madrid: Gredos, 2010.  

Platón. República, trad. Conrado Eggers Lan. Madrid: Gredos, 2014. 

Tucidide. La guerra del Peloponneso, trad. Franco Ferrari, Milano: BUR Edizioni, 2020. 
 
Bibliografía 
 
Arancibia, Juan Pablo. Pólemos y Stásis. Vestigio y bordes trágicos de lo bélico y lo político. Santiago 

de Chile: Editorial La Cebra - Palinodia 2023. 

Bultrighini, Umberto. Maledetta Democrazia. Studi su Crizia. Alessandria: Edizioni dell’Orso, 1999. 

Canfora, Luciano. Julio César. Un dictador democrático. Barcelona: Editorial Ariel, 2000. 

Carmona, David. «Variatio en el discurso exhortativo: la Batalla de Zama». Anuario de Estudios 

Filológicos 28 (2005): 5 - 19.  

Casevitz, Michel. «Homme de mains ou, pires, hommes de moins». Revue de Philologie, de Littérature 

et D’Histoire Anciennes LXXV, (2001): 23 - 26.  

Champion, Craige. Cultural Politics in Polybius Histories. Berkeley: University of California Press, 2004. 

Donoso, Paulo. «El ideario oligárquico-tanatocrático de Critias. La eliminación del adversario político 

para la salud de la polis». En DIAPHORÁ: Alteridad y construcción cultural de la diferencia en el 

mundo clásico, editado por César Sierra. Besançon: Presses Universitaires de Franche-Comte, 

2024.  

Donoso, Paulo. «Stásis, disidencia y resistencia en Tucídides». Historia 396 12, nº 3 (2022): 73 y 102, 

doi: http://dx.doi.org/10.4151/07197969-Vol.12-Iss.3-Art.606. 

Donoso, Paulo. «Uso y abuso del término ὀχλος en Tucídides». Synthesis-La Plata 27, nº 2 (2020): 1 – 

11, doi: https://doi.org/10.24215/1851779Xe081.    

Donoso, Paulo. «La stásis en la poesía griega de época arcaica (s. VII - VI a.C.)». Talia Dixit. Revista 

Interdisciplinar de Retórica e Historiografía 15 (2020): 1 – 31, doi: https://doi.org/10.17398/1886-

9440.15.1.  

Dreyer, Boris. «Harmonie und Weltherrschaft. Die stasis bei Polybios». En Civil War in Ancient Greece 

and Rome, editado por Börm, Henning - Mattheis, Marco - Wienand Johannes, 87-98. Stuttgart: 

Franz Steiner Verlag, 2016. 

Duplá, Antonio. «Materiales para un análisis de la violencia política en Roma». En Praxis e Ideologías 

de la Violencia. Para una anatomía de las sociedades patriarcales esclavistas desde la Antigüedad, 

XXXVIII Coloquio del GIREA, editado por Antonio Gonzales, 127-129. Besançon: Presses 

Universitaires de Franche-Comté, 2019. 

http://dx.doi.org/10.4151/07197969-Vol.12-Iss.3-Art.606
https://doi.org/10.24215/1851779Xe081
https://doi.org/10.17398/1886-9440.15.1
https://doi.org/10.17398/1886-9440.15.1


15 

Eckstein, Arthur M. «Notes on the Birth and Death of Polybius». The American Journal of Philology 

113, nº 3 (1992): 387-406.  

Fezzi, Luca. Modelli politici di Roma antica. Roma: Carocci editore, 2015. 

Gabba, Emilio. «Aspectos culturales del imperialismo romano». En Sociedad y política en la Roma 

republicana (siglos III - I a.C.), Emilio Gabba - Umberto Laffi, 232-233. Pisa: Pacini Editore, 2000. 

Gallani, Tiziana, Gregori, Guidalberto (a cura di). Crizia- Tucidide - Platone - Aristotele. Pro e contro la 

democracia. Treviso: Canova Edizioni di Scuola e Cultura, 2002. 

Gabrielli, Chantal. Res Publica Servanda Est. La svolta dei Gracchi tra prassi politica e violenza nella 

riflessione storiografica. Sevilla–Zaragoza: Prensas de la Universidad de Sevilla–Editorial 

Universidad de Sevilla, 2022. 

Gentili, Bruno. Poesía y público en la Grecia Antigua. Barcelona: Quaderns Crema, 1996. 

Harris, Edward. «Was all criticism of Athenian Democracy necessarily anti-democratic». En 

Democrazia e Antidemocrazia nel mondo Greco, Umberto Bultrighini. Alessandria: Edizioni 

dell’Orso, 2005. 

Hölkeskamp, Karl-Joachim. La cultura política de la república romana. Un debate historiográfico 

internacional. Sevilla-Zaragoza: Editorial Universidad de Sevilla-Prensas de la Universidad de 

Zaragoza, 2019. 

Iglesias Zoido, Juan Carlos. «Speech and Narrative setting in Herodian’s History: Marcus Aurelius and 

Pertinax». Greek, Roman and Byzantine Studies 63 (2023): 267-299. 

Laffi, Umberto. «El mito de Sila». En Sociedad y política en la Roma republicana (siglos III - I a.C.), 

Emilio Gabba, Umberto Laffi, 273-ss. Pisa: Pacini Editore, 2000. 

Montanari, Franco. Vocabolario della lingua greca. Torino: Loescher Editore 2013. 

Moore, Daniel W. Polybius: Experience and the Lessons of History. Leiden-Boston: Brill 2020. 

Moreno Leoni, A. Entre Roma y el Mundo Griego. Memoria, autorrepresentación y didáctica del poder 

en las Historias de Polibio. Córdoba-Argentina: Editorial Brujas, 2017. 

Moreno Leoni, A. «Interpretando el mundo romano: retórica de la alteridad, público y cultura griegos 

en las Historias de Polibio», Gerión 30 (2012): 63-90, doi: https://doi.org/10.5209/ 

rev_GERI.2012.v30.41804. 

Mosconi, Gianfranco. Democrazia e buon governo. Cinque tesi democratiche nella Grecia del V secolo 

a.C. Milano: LED Edizioni, 2021. 

Musti, Domenico, Demokratía. Origini di un’idea. Bari: Gius.Laterza & Figli Editori, 2013. 

Musti, Domenico. Polibio e l’imperialismo romano. Napoli: Liguori Editori, 1978. 

Musti, Domenico. Società Antica. Antologia di storici greci. Bari: Editori Laterza, 1973. 

Nicolet, Claude. «Polybe et les institutions romaines». En Polybe, editado por Reverdin, Olivier, 230. 

Genève: Entretiens sur l’Antiquité Classique – Fondation Hardt, 1974. 

Ober, Josiah. Mass and Elite in Democratic Athens. Rethoric, Ideology, and the Power of the People. 

New Jersey: Princeton University Press, 1989. 

https://doi.org/10.5209/rev_GERI.2012.v30.41804
https://doi.org/10.5209/rev_GERI.2012.v30.41804


16 

Olivera, Diego A. «La Democracia en Polibio: una aproximación al pensamiento político en el mundo 

helenístico». Anuario de la Escuela de Historia Virtual 12 (2017): 40-55, doi: https://doi.org/ 

10.31049/1853.7049.v0.n12.18811. 

Polverini, Leandro. «Democrazia a Roma? La costituzione repubblicana secondo Polibio». Popolo e 

Potere nel Mondo Antico, editado por Gianpaolo Urso, 85-96. Pisa: Edizioni ETS, 2005. 

Rodríguez Adrados, Francisco. «Origen del tema de la nave del estado en un papiro de Arquíloco  (fr. 

56 A Diehl)». Aegyptus, nº 35 (1955): 206-210. 

Sanchi, Luigi-Alberto. Les Lettres Grecques. Anthologie de la litteáture grecque d’ Homère à Justinien. 

Paris: Les Belles Lettres 2020. 

Sancho Rocher, Laura. «Tucídides y la Democracia». En Fornis, César, Hermosa, Antonio y Fernández 

Muñoz, Jesús, Tucídides y el poder de la Historia. Sevilla: Editorial Universidad de Sevilla, 2019. 

Taylor, Lily R. «Forerunners of the Gracchi». Journal of Roman Studies 51, nº 1-2 (1962): 19-27. 

Thornton, John. Polibio. Il politico e lo storico. Roma: Carocci editore, 2021. 

Tolbert, Jennifer R. Athens of Trial. The Antidemocratic tradition in Western Thought. New Jersey: 

Princeton University Press, 1994. 

Walbank, Frank William. A Historical Commentary on Polybius, Vol I. Oxford: Oxford University Press, 

1957. 

Welskopf, Elisabeth C. Soziale Typenbegriffe von Homer bis Aristoteles. Berlín: Akademie-Verlag, 

1985. 

Welwei, Karl-Wilhelm. «Demokratie und Masse bei Polybios: Helmut Berve in Verehrung zum 

siebzigsten Geburtstag». Historia: Zeitschrift für Alte Geschichte 15, nº 3 (1966): 282-301. 

Wooten, Cecil. «The Speeches in Polybius: An insight into the Nature of Hellenistic Oratory», The 

American Journal of Philology 95, nº 3 (1974): 235 - 251. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Todos los contenidos de la Revista de Historia se publican bajo una Licencia Creative Commons 
Reconocimiento 4.0 Internacional y pueden ser usados gratuitamente, dando los créditos a los autores de 
la revista, como lo establece la licencia. 

https://doi.org/10.31049/1853.7049.v0.n12.18811
https://doi.org/10.31049/1853.7049.v0.n12.18811
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es

