Rev. Hist., N° 32 (2025): 1-41 / hc450 ISSN 0717-8832
https://doi.org/10.29393/RH32-25RMMA10025

Muerte, Rito y Memoria: un estudio comparativo entre Grecia y Roma desde su
formacién hasta el siglo 1 a.C.*

Death, Rite, and Memory: A Comparative Study between Greece and Rome from
emergence to the first century BC

Ana Mayorgas™

RESUMEN

Este articulo tiene como finalidad comparar la estructura de la memoria en Greciay Roma, concretamente
desde el final de la Edad de Bronce hasta el siglo | a.C. Se centrard en tres aspectos fundamentales: la
gestion de la muerte, el recuerdo de los origenes y la memorializacion del presente. El procedimiento
comparativo permitird revelar las importantes diferencias que existian entre la cultura griega y la romana
con respecto a las formas y medios que adoptaba la memoria. El articulo mostrara, también, hasta qué
punto estos tres aspectos estaban estrechamente conectados, de modo que las formas que utilizaban
griegos y romanos para conmemorar el presente dependian mucho de la gestion de la muerte y la
relevancia de la tumba, y de la conceptualizacion de los origenes de la comunidad.

Palabras clave: Enterramiento, Grecia, Memoria, Religion, Ritual, Roma.

* Esta investigacidn estd subvencionada por un proyecto de investigacion del plan nacional concedido por el Ministerio
de Ciencia e Innovacion de Espafia (PID2019-105940GB-100) y dirigido por la Prof. Estela Garcia Fernandez.

** Universidad Complutense de Madrid, Espafia, correo electrénico: anamayorgas@ucm.es, ORCID:
https://orcid.org/0000-0003-3443-0802.



ABSTRACT

This paper aims to compare the structure of Greek and Roman memory specifically from the Late Bronze
Age to the first century BC. It will focus on three main aspects: The treatment of the dead, the recollection
of the origins, and the memorialization of the present. The comparative analysis will reveal the significant
differences that existed between Greek and Roman cultures with respect to the means and media of
memory. The paper will also show to what extent those three aspects were closely connected and that the
ways used by Greeks and Romans to commemorate the present were heavily dependent on the treatment
to the dead, the relevance of the burial, and the conceptualization of the origins of the community.

Keywords: Burial, Greece, Memory, Religion, Ritual, Rome.

Recibido: Julio 2024

Aceptado: Julio 2025

El objetivo del presente articulo es realizar un ejercicio de comparacion entre la memoria de
Greciay Roma desde la Edad de Bronce hasta los periodos cldsico y republicano respectivamente,
aunque trazard igualmente la evolucién de periodos posteriores. La razén de este marco
cronoldgico es la necesidad de remontarse a la formacion de ambas culturas para comprender
las raices de las formas de memoria de los periodos arcaico y cldsico. Esto supone enfrentarse a
una documentacién escasa y en gran medida de caracter legendario. Pero resulta de suma
importancia poner el punto de partida en el periodo formativo porque de lo contrario no seria
comprensible la situacion que refleja la documentacién posterior. El periodo imperial
grecorromano queda, asi, en gran medida, fuera del analisis y, sin duda, merece un estudio
comparativo propio.

Los estudios sobre la memoria antigua han recibido significativa atencion por parte de la
investigacion recientemente, en gran medida como respuesta a la propuesta tedrica que en su
dia formulé el egiptdlogo Jan Assmann en su obra Das Kulturalle Geddchtnis (Munich, 1992).% Sin
duda, queda aln mucho mds por hacer. Sin embargo, se ha alcanzado un nivel de conocimiento
qgue permite un estudio comparativo como el que se plantea aqui. La finalidad ultima no es, en
este caso, identificar las similitudes o semejanzas que puedan existir entre la memoria griega y
la romana, sino precisamente todo lo contrario.? Tratdndose de dos culturas mediterrdneas

1 Baste mencionar recientemente, por ejemplo, la monografia de Giorgia Proietti, Prima di Erodoto. Aspetti della
memoria delle Guerre persiane (Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2021); o la obra collectiva editada Martin T. Dinter,
Cultural Memory in Republican and Augustan Rome (Cambridge: Cambridge University Press, 2023).

2 En la linea de Maurizio Bettini, «Comparison», en The World Through Roman Eyes. Anthropological Approaches to
Ancient Culture, ed. por Maurizio Bettini y William Michael Short (Cambridge-New York: Cambridge University Press,
2018), 43-44.



antiguas que se adscriben a un mismo tronco linglistico indoeuropeo, no hay duda de que
griegos y romanos compartieron muchos rasgos. Su estrecho contacto durante siglos, ademas,
favorecidé el didlogo y el intercambio y, por ello, puede estar justificado que utilicemos la etiqueta
“grecorromano” en ocasiones. Sin embargo, a veces la tendencia a ver el mundo clasico de forma
global, o a tomar una de las dos culturas como “ejemplo de clasicismo”, oscurece las diferencias
entre Grecia y Roma vy dificulta comprender cada una de ellas en su especificidad, algo que
deberfa ser irrenunciable en una aproximacion histdrica.® Buscar la especificidad histérica no es
solo un valor en si mismo, sino que nos permite, ademads, comprender fendmenos histéricos que,
de otro modo, pasarian desapercibidos o recibirian menos atencién. El propdsito general de este
articulo es, asi pues, valorar las diferencias sustanciales que existieron entre las formas de
recuerdo que se constatan en Grecia y en Roma desde los origenes hasta el cambio de era, con
la intencion especifica, ademads, de determinar en qué medida la experiencia romana difiere de
la griega, la cual es mejor conocida y en ocasiones parece erigirse en el modelo. Por todo ello,
no se pretende hacer un analisis exhaustivo de todas las manifestaciones de la memoria —un
ejercicio de ese tipo excederia los limites de un articulo—, sino trazar sus rasgos esenciales,
aunqgue en ocasiones el ejemplo romano serd examinado con mayor detenimiento para discernir
su verdadera naturaleza frente al modelo heleno. Un estudio de la memoria en las culturas griega
y romana puede enfocarse, sin duda, desde muchas diferentes perspectivas. Para el presente
articulo y con el objetivo de la comparacion entre una y otra se han seleccionado los siguientes
tres elementos clave: la gestién de la muerte, el recuerdo del pasado originario y la
memorializacién del presente.

La gestién de la muerte

La muerte es, sin duda, la experiencia humana que con mas claridad pone de manifiesto la
ruptura entre el pasadoy el presente, entre ayer y hoy y, por tanto, el primer elemento que pudo
generar la necesidad de una memoria en el ser humano.* No en vano los primeros indicios del
tratamiento de los caddveres se remontan practicamente al origen del género sapiens y en ese
sentido podia afirmarse que es una de las caracteristicas de nuestra especie. Eso no significa que
se pueda siempre constatar documentalmente la gestién de la muerte en un grupo concreto en
un momento especifico, ni que haya recibido la misma atencion a lo largo de su historia, pero si
se puede atestiguar que la memoria antigua tiene un estrecho vinculo con ellay que, en el caso
de Grecia y Roma, esta gestion condicioné de manera significativa las vias del recuerdo durante
siglos. Comenzaremos por el caso griego.

3 Paul Veyne, Cémo se escribe la historia. Ensayo de epistemologia (Madrid: Fragua, 1972), 67-94.
4 Jan Assmann, Historia y mito en el mundo antiguo. Los origenes de la cultura en Egipto, Israel y Grecia (Madrid:
Gredos, 2011), 35-36.



La gestién de la muerte en Grecia desde la Edad del Bronce es bien conocida.® De hecho, el
primer registro arqueoldgico de la cultura micénica que indica claramente el comienzo de un
proceso de complejizacién social lo constituyen las famosas tumbas de pozo, llamadas Circulo A
y B, de Micenas que se datan, en conjunto, entre el 1650 y el 1500 a.C. Se trata de inhumaciones
tanto de hombres como de mujeres acompafiadas de un espectacular ajuar de joyas de oro,
armas y cerdmica de lujo.® Representan a parte de esa élite micénica que poco después decidiria
la construccién de los primeros palacios de los que tenemos constancia a mediados del siglo XIV
a.C. En el caso del sitio de Micenas, ademds, esta nueva construccion incluyé dentro del
perimetro de las murallas el Circulo A en una clara muestra de apropiacién de los antepasados
alli enterrados que tanto habian contribuido a establecer un poder politico fuerte. Algunas
tumbas, si no todas, estaban marcadas con estelas. Su iconografia no resulta muy
individualizadora a ojos de un espectador moderno, pero, sin duda, tenian como objetivo, o al
menos lograban en Ultima instancia, llamar la atencién del viandante y fomentar el recuerdo de
los alli enterrados, a los que probablemente se visitaba en ocasiones. Eso es lo que parecen
indicar el altar encontrado en el Circulo Ay la constatacién de que los huesos de determinadas
tumbas fueron retirados o reubicados con posterioridad, lo que indica que algun tipo de culto o
actividad religiosa se llevaba a cabo en relacion con esas tumbas.” El cambio de enterramiento
al formato tholos y la tumba de cdmara en el periodo palacial no hicieron sino aumentar la
monumentalidad de los cementerios como lugares de recuerdo, porque en ellos tendian a
agruparse las sepulturas, transformando notablemente el paisaje del entorno de los palacios.®
En estas nuevas necrdpolis las tumbas eran utilizadas para mas de un enterramiento. Por ello,
eran revisitadas en ocasion del funeral y probablemente también para cumplir con el cuidado
ritual de los muertos, reforzando asi la idea de grupo y la nocion de los ancestros como un
colectivo, sin que sepamos muy bien qué estatus tenian estos antepasados para las comunidades
micénicas. Aunque no contamos con todos los detalles del ritual funerario, es evidente, por
tanto, que desde finales del Bronce Medio los griegos invirtieron un gran esfuerzo en acompafiar
al muerto en su salida de este mundo y en marcar de manera prominente los lugares en los que
reposaban los restos de los que habian sido lideres del grupo.

5 William Cavanagh, «Burial Customs and Religion. Death and the Mycenaeans», en The Cambridge Companion to the
Aegean Bronze Age, ed. por Cynthia W. Shelmerdine (Cambridge: Cambridge University Press, 2010), 327-341.

6 Alcestis Papadimitriou, Mycenae (Liechtenstein: John S. Latsis Public Benefit Foundation, 2015), 49-83.

7 Cavanagh, «Burial Customs and Religion. Death and the Mycenaeans», 339-340. Sobre las estelas como objetos
“mnemomicos” ver Lambros Malafouris, «How Did the Mycenaeans Remember? Death, Matter, and Memory in the
Early Mycenaean Wolrd », en Death Rituals, Social Order and Archaeology of Immortality in the Ancient World, ed. por
Colin Renfrew, Michael J. Boyd y lain Morley (Cambridge: Cambridge University Press, 2015), 306-309.

8 Michael J. Boyd, «Becoming Mycenaean? The Living, the Dead, and the Ancestors in the Transformation of Society
in Second Millennium BC Sourthern Greece», en Death Rituals, Social Order and Archaeology of Immortality in the
Ancient World, ed. por Colin Renfrew, Michael J. Boyd y lain Morley (Cambridge: Cambridge University Press, 2015),
201-211.



No hay duda de que esta gestion de la muerte estaba en estrecha conexion con el complejo
sistema palacial de finales del Helddico Medio y el Helddico Reciente. Surge en el momento en
el que se estd generando una autoridad politica y econdmica que consigue desarrollar un
comercio a larga distancia y va a desaparecer en el momento en que esta autoridad se
desvanezca, por razones que todavia no han sido por completo aclaradas. El mundo que surgié
después de la caida de los palacios micénicos fue muy distinto. Pero el recuerdo de aquella
grandeza pasada no desaparecid, tampoco aparentemente la necesidad de monumentalizar la
tumba de algunos personajes, jefes de la comunidad, que habian alcanzado en vida una posicion
de poder preeminente. El caso mas conocido, aunque no el Unico, es el del denominado heroon
de Lefkandi en la isla de Eubea en el Mar Egeo.’ Se trata de una cabafia de madera monumental
datada en el siglo X a.C. que se convirtid en el timulo funerario de un hombre y una mujer, en el
gue se hicieron enterrar con joyas y objetos de lujo procedentes de Chipre y el Proximo Oriente.
Poco después, a lo largo del siglo IX a.C., se acumularon en la cercania tumbas de la élite local
gue se han interpretado como un acto de reverencia y memoria hacia la pareja alli enterrada que
recuerda bastante la tradicion cristiana de enterramiento ad sanctos. Las jefaturas de la Edad de
Hierro griega parecen haber sido inestables y no generaron una memoria de ese liderazgo a largo
plazo.’® Con el comienzo de la formacion de la Polis el registro funerario griego dej6 de ofrecer
ejemplos de conmemoracion excepcional e individual a lideres de la comunidad y pasé de
manera uniforme a reflejar la aristocracia como grupo privilegiado. Un ejemplo bien conocido es
el del cementerio denominado Cerdmico en Atenas. Situado al noroeste de la Acrépolis y en las
cercanias de la puerta Dipilon de la ciudad, el lugar conserva tumbas desde el 1200 a.C. y de él
provienen los ejemplos monumentales de crateras y anforas del Geométrico Tardio, 760-700
a.C., que marcaban las tumbas de la élite ateniense.

El comienzo de la formacion de la Polis griega también supuso el inicio de la “recuperacién”
de las tumbas micénicas. Arqueoldgicamente el fendmeno se detecta a partir de fines del siglo
VIl a.C. y tendrd una larga duracion.™ Algunas tumbas micénicas comienzan a recibir ofrendas e
incluso nuevos enterramientos en diferentes zonas de la Grecia continental. En términos
generales se trata de objetos votivos poco destacados y sin indicacion de quién o quiénes eran

9 Robin Osborne, La formacidn de Grecia 1200-479 a.C. (Barcelona: Critica, 1998), 59-65; lan Morris, Archaeology as
Cultural History. Words and Things in Iron Age Greece (Malden: Blackwell, 2000), 218-228; Irene S. Lemos, The
Protogeometric Aegean: the archaeology of the late eleventh and tenth centuries BC. (Oxford: Oxford University Press,
2002), 151-190; y Carla M. Antonaccio, «Traders and ancestors: the “Heroes” of Lefkandi», en Images of Ancestors,
ed. por Jacob Munk Hojte (Aarhus: Aarhus University Press, 2002), 13-42.

10 Walter Dolan, «The relations of power in the pre-state and early state polities», en The Development of the Polis in
Archaic Greece, ed. por Lynette G. Mitchell y Paul J. Rhodes (London: Routledge, 1997), 39-48.

11 Carla M. Antonaccio, An Archaeology of Ancestors: Tomb Cult and Hero Cult in Early Greece (Lanham, Maryland:
Rowman & Littlefield, 1995), 246-268; y Alexander Mazarakis Ainian, «Reflections on Hero Cults in Early Iron Age
Greece», en Ancient Greek Hero Cult: Proceedings of the Fifth International Seminar on Ancient Greek Cult, ed. por
Robin Hagg (Stockholm: Svenska Institutet i Athen, 1999).



los receptores de la ofrenda, de modo que no es posible conectar de manera clara esta practica
religiosa con los antepasados miticos de las comunidades griegas que eran recordados a través
de poemas como la lliada y la Odisea. Por ello y por lo general, los investigadores suelen
considerar que estas dos tradiciones que no estaban conectadas.'> No obstante, resulta dificil
pensar que no relacionaban estos enterramientos con algln personaje o personajes antiguos a
los que mencionarian, de forma individualizada o colectiva, durante los rituales que se llevaban
a cabo en los antiguos tiumulos micénicos. En este sentido, algunos autores han sugerido que
dichas tumbas se asociaban con las razas de bronce o de plata que mencionaba Hesiodo en su
obra Los trabajos y los dias (127-155) o simplemente con la antigua generacidon heroica que ya
habia desaparecido de la tierra.?* Independientemente de la adscripcidn, lo que interesa
destacar es la relevancia que tenia el registro funerario y el cuidado de los muertos mas alejados
del presente en Grecia, o al menos en algunas comunidades griegas. Este cuidado no se
circunscribié exclusivamente a época arcaica, momento en el que se estd generando una
autoridad politica central que denominamos ciudad-estado, sino que vuelve a repetirse en
diferentes coyunturas de época cldsica y helenistica. Da la sensacion, asi pues, de que en
determinadas circunstancias las ciudades griegas volvieron la vista al pasado mas remoto para
encontrar legitimacién y apoyo en los antepasados lejanos que habian habitado por vez primera
aquella tierra que ahora les pertenecia, y ese pasado lejano estaba representado por los antiguos
tumulos micénicos o de la Edad de Bronce en general.**

En algunos casos excepcionales esos antiguos tumulos fueron identificados por las
comunidades griegas con alguna figura mitica concreta. Es el caso del enterramiento localizado
en Olimpia llamado Pelopio, que se consideraba la tumba de Pélope, hijo de Tantalo, rey de Pisa,
en cuyo honor se suponia que habian sido instituidos los Juegos Olimpicos. No hay duda, hoy en
dia, de que se trata de un enterramiento del Helddico Antiguo (c. 2500 a.C.), en el que
significativamente no se ha encontrado ninguin resto de época micénica.’> También la tumba de

12 Gregory Nagy, The Best of the Achaeans. Concepts of the Hero in Archaic Greek Poetry (Baltimore, London: The Johns
Hopkins University Press, 1979), 114-117. Para una revisidn reciente del tema a favor de una relacion entre culto
heroico y épica homérica ver Alexander Mazarakis Ainian, «Heroes in Early Iron Age Greece and the Homeric Epics»,
en Archaeology and Homeric Epic, ed. por Susan Sherratt y John Bennet (Oxford: Oxbow Books, 2017), 101-108.

13 Respectivamente, Carla M. Antonaccio, «Contesting the Past: Hero Cult, Tomb Cult, and Epic in Early Greece»,
American Journal of Archaeology 98, n2 3 (1994): 408; James Whitley, «The monuments that stood before Marathon.
Tomb cult and hero cult in Archaic Attica», American Journal of Archaeology 98, n2 2 (1994): 222; y Hans van Wees,
«From kings to demigods: Epic heroes and social change c. 750-600 BC», en Ancient Greece: From the Mycenaean
Palaces to the Age of Homer, ed. por Sigrid Deger-Jalkotz e Irene S. Lemos (Edinburgh: Edinburgh University Press,
2006), 376-377.

14 Susan E. Alcock, «Tomb Cult and the Post-Classical Polis», American Journal of Archaeology 95, n2 3 (1991): 459-
460.

15 Gunnel Ekroth, «Pelops Joins the Party. Transformations of a Hero Cult within the Festival at Olympia», en Greek
and Roman Festivals. Content, Meaning and Practice, ed. por Johann Rasmus Brandt y Jon W. Iddeng (Oxford: Oxford
University Press, 2012), 98-100.



Aquiles se localizd, en distintos lugares, aunque la que tuvo mas impacto y transcendencia es la
gue se situaba no lejos de Troya, probablemente en el cabo Sigeo, en Asia Menor. A ellohay que
sumar que, ademas, recibid culto en otros lugares como Esparta.'® La apreciacion del lugar de
enterramiento y de los restos mortales como forma de recuerdo puede verse también en la
recuperacion de los restos de Orestes por los espartanos a mediados del siglo VI a.C. o en el
famoso episodio del hallazgo de los huesos de Teseo en 474/473 a.C.Y” Varios autores recogen
esta segunda historia que comienza con una consulta al oraculo de Delfos. La respuesta de Apolo
indicaba a los atenienses que debian recuperar los huesos del héroe que habia muerto fuera de
Atenas. El general ateniense Cimon se dirigié a la isla de Esciros y siguiendo las sefiales divinas
localizd un enterramiento de proporciones sobre humanas. Los huesos fueron trasladados
solemnemente a Atenas y enterrados en el centro de la ciudad. Se entiende asi que los griegos
dieran especial relevancia a la tumba para distinguir a personajes destacados de la comunidad
en época clasicay, por supuesto, en época helenistica, cuando por encima de todo se cuidara el
enterramiento de reyes y reinas. De ello hablaremos mas adelante al tratar la cuestién de la
memorializacién del presente. Ahora corresponde evaluar qué papel tiene en Roma el
enterramiento.

El registro funerario romano carece de la espectacularidad que tiene el griego en la Edad de
Bronce. Los grupos de pastores que se asentaban de forma intermitente en las colinas de la
futura Roma a partir de mediados del segundo milenio a.C. no han dejado huella alguna de sus
enterramientos, o al menos no ha llegado hasta nuestros dias. A partir del siglo X a.C., cuando ya
existe una cultura de la Edad de Hierro que individualiza a los latinos frente a otros pueblos
italicos, el registro funerario se vuelve conspicuo. Se compone basicamente de tumbas de pozo
en las que se depositaban las urnas en forma de cabafia caracteristicas de este periodo. La
situacion no varia sustancialmente a lo largo de las siguientes centurias.*® A partir de finales del
siglo IX a.C. las tumbas abandonan poco a poco los lugares mas transitados como el Foro Boario
o el Foro Romano para localizarse de forma exclusiva en el Esquilino, donde se situara el
cementerio principal de Roma en época republicana. Pocas son las diferencias de riqueza que se
pueden detectar en las tumbas. Algunos objetos de hierro y bronce distinguen los ajuares de la
élite con respecto al resto de enterramientos, pero ninguna tumba destaca especialmente por
su construccion o por los objetos en ella amortizados. No hay en Roma rastro de una distincién
aristocratica a través de las importaciones orientalizantes o de tumbas monumentales como

16 Jonathan S. Burgess, The Death and Afterlife of Achilles (Baltimore: Maryland the Johns Hopkins University Press,
2009), 111-131.

17 Plutarco, Teseo 36 y Cimon 8.3. Anthony J. Podlecki, «Cimon, Skyros and Theseus Bones», The Journal of Hellenic
Studies 91 (1971): 141-143. La recuperacion de los restos de Orestes aparece en las Historias de Herédoto (1-67-68).
18 Christopher J. Smith, Early Rome and Latium. Economy and Society c. 1000-500 BC (Oxford: Clarendon Press, 1996),
79-80-110-111; y Kathryn Lomas, The Rise of Rome. From the Iron Age to the Punic Wars (London: Profile Books, 2017),
55-60.



sucede en Etruria o en otras ciudades del Lacio como Preneste. La situacion no es muy diferente
en época republicana. Tanto las tumbas del Esquilino, como las que han sido localizadas en zonas
rurales de este periodo, pueden alcanzar algo mas de complejidad con estructuras de cdmara o
monticulos, pero en términos generales no eran muy conspicuas ni parecen tener marcadores
externos que las hicieran mas visibles.’® La situacién se mantuvo asi hasta el siglo Il a.C.,
momento en el que los enterramientos comienzan a tener una fachada monumental y a situarse
en las vias de salida de la ciudad, lo que aumenté de manera significativa su visibilidad.? El
cambio es notable. Como es bien sabido, esta sera la ténica que se mantenga a lo largo y ancho
de todo el Imperio con la novedad de la tumba imperial. En efecto, a partir de Augusto los
emperadores tendran el privilegio de ser enterrados en el centro de la ciudad en mausoleos
espectaculares como el del propio Augusto y el de Adriano, en los que se enterrard también a
sus sucesores o miembros de la familia, o la columna de Trajano.?

Esta falta de visibilidad de la tumba en la cultura romana anterior al siglo Il a.C. no significa
gue la transicion al otro mundo o el cuidado de los muertos no fuera algo importante para ellos.
En efecto, las familias romanas visitaban una vez al afio la tumba de sus antepasados con motivo
de la fiesta de los Parentalia en febrero.?? Hacian sacrificios, en general no cruentos, y ofrendas
en honor de sus familiares fallecidos en un entorno privado, aunque probablemente no haya que
descartar por completo la noticia tardia que aparece en la llamada Cronografia del 345 o
Calendario de Filocalo que hace referencia a un sacrificio en honor a los muertos que una Vestal
llevaria a cabo el primer dia de los Parentalia, el 13 de febrero. De ser cierta la informacion, y
presuponiendo que hace referencia a una tradicion que remontaba a época republicana —algo
que puede ponerse en duda—, probablemente habria que entenderla como el ritual publico que
iniciaba el periodo de nueve dias que duraba la fiesta cuyo cardcter eran esencialmente
privado.? En efecto, en Roma no hay indicio de ninguna celebracién colectiva de los muertos o

19 Aunqgue algunas pudieron tener pinturas en su interior como la tumba de Q. Fabio en el Esquilino de finales del siglo
IV o principios del siglo Ill a.C. Peter J. Holliday, The origins of Roman historical commemoration in the visual arts
(Cambridge: Cambridge University Press, 2002), 83-91.

20 Sylvia Diebner, «Tombs and Funerary Monuments», en A Companion to the Archaeology of the Roman Republic, ed.
por Jane DeRose (Malden, Massachusetts: Blackwell, 2013), 67-80.

21 Javier Arce, Funus Imperatorum. Los funerales de los emperadores romanos (Madrid: Alianza, 1988), 59-123; y
Penelope J.E. Davies, Death and the Emperor. Roman Imperial Funerary Monuments from Augustus to Marcus Aurelius
(Cambridge: Cambridge University Press, 2000), 13-48.

22 Howard H. Scullard, Festivals and Ceremonies (London: Thames and Hudson, 1981), 74-75. El equivalente en el
mundo griego eran las Genesia, una fiesta en honor de los muertos, bastante mas desconocida que la versién romana.
Herbert W. Parke, Festivals of the Athenians (London: Thames and Hudson, 1977), 53-54.

23 Fanny Dolansky, «Honouring the family dead on the Parentalia: Ceremony, spectacle, and memory», Phoenix 65, n2
12 (2011): 128-129. Sobre la conjetura no probada de Theodor Mommsen de que este sacrificio se hacia sobre la
tumba de Tarpeya en el Capitolio ver Ana Mayorgas, «Rituel et mémoire féminine a Rome. Les cas de Acca Larentia et
de Tarpéiav, en Pratiques religieuses, mémoire et identités dans le monde gréco-romain, ed. por Delphine Ackermann,
Yves Lafond y Alexandre Vincent (Rennes: Presses Universitaires de Rennes, 2022), 293-297.



de determinado grupo en especial, ni tampoco de un funeral y tumba proyectados publicamente
por la ciudad un honor de ningun ciudadano distinguido hasta la crisis de la Republica. En esta
misma categoria de ritual relacionado con la muerte, aunque de forma colectiva, habria que
situar la fiesta de los Lemuria celebrada en mayo y en la que se trataba de alejar y neutralizar a
los espiritus malignos de los muertos que podian perseguir y atormentar a los vivos. La fiesta
tiene nuevamente un marcado caracter privado y se celebraba en las casas.?

Podemos concluir, por tanto, que los romanos no descuidaban los enterramientos ni el culto
a los muertos. Sin embargo, y al contrario que en Grecia, no hicieron una utilizacion de la tumba
como marcador de prestigio y elemento de memoria de forma conspicua hasta los siglos Il y |
a.C. De hecho, es significativo que justo entonces comience la especulacién sobre la existencia
de tumbas en el centro de la ciudad pertenecientes a personajes que hoy en dia podriamos
considerar mas miticos que reales, aungue los romanos los situaban a partir de la fundacién de
la ciudad y no dudaban de su historicidad. Es el caso, por ejemplo, de las tumbas de Tarpeya en
el Capitolio y Acca Larencia en el Velabro. La primera es la joven traidora que, en el reinado de
Romulo, permitié a los sabinos entrar en el Capitolio a cambio de los brazaletes de oro que estos
portaban en sus brazos. Su fin, como es bien sabido, fue tragico. Los sabinos, para castigarla por
su avaricia, en vez de darle las joyas le arrojaron sus escudos hasta darle muerte.?> Varrén es el
primer autor, cuya obra se haya transmitido, que cita el asesinato y enterramiento de la joven
romana en el Capitolio y recuerda que originalmente toda la colina se denominaba Tarpeius,
aunque en sus dias solo un saliente recibia tal nombre, la roca Tarpeya (Tarpetium saxum). Otros
autores posteriores retoman la idea de una tumba dedicada a Tarpeya en el Capitolio. Sin
embargo, no tenemos descripcién alguna del lugar concreto ni del monumento, tampoco
testimonio iconografico de su existencia, lo que lleva a poner en duda que estos autores antiguos
tuvieran un conocimiento directo del lugar y en consecuencia que haya existido alguna vez una
tumba fisica en el Capitolio identificada con el enterramiento de Tarpeya.?® Mas evidente resulta
el caso de Acca Larencia, un personaje femenino enigmatico vinculado a la fiesta de los Larentalia
que se celebraba el 23 de diciembre. Los autores antiguos no se pusieron de acuerdo sobre su
vida. Para unos era una prostituta rica que habia donado su riqueza a la ciudad y para otros la
madre adoptiva de los gemelos Rdmulo y Remo. Es Varrdn de nuevo quien nos informa sobre la
fiesta y afirma que el sacrificio que se realizaba en esa fecha tenia lugar, segun algunos, cerca de

24 Scullard, Festivals and Ceremonies of the Roman Republic, 118-119; Fanny Dolansky, «Nocturnal Rites to Appease
the Untimely Dead: The Lemuria in Its Socio-Historical Context», Mouseion 16 (2019): 37-64.

25 |a figura de Tarpeya ha sido objetivo de dos recientes monografias: Antonietta A. Semioli, Tarpeia e la presenza
sabina in Roma arcaica (Rome: Bulzoni Editore, 2010); y Tara S. Welsh, Tarpeia: Workings of a Roman Myth (Athens,
Ohio: The Ohio State University Press, 2015).

26 Varron, La lengua latina 5.41. Entre los autores posteriores destaca Dionisio de Halicarnaso, Antigiiedades romanas
2.40.2-3; Plutarco, Vida de Rdmulo 18.1; y Propercio, Elegias 4.4.21. Para la iconografia de Tarpeya en moneday relieve
ver Welsh, Tarpeia: Workings of a Roman Myth..., 76-134.



la tumba de Acca Larencia (ut aiunt quidam ad sepulchrum Accae).?” Aqui la asociacion es incluso
mas tenue, pues solo la propone Varrén —ninguln otro autor retoma la idea—y en realidad parece
ser la opinién de algunos autores o simplemente de algunos romanos. Nuevamente es poco
probable que, en el Velabro, alli donde se celebraban los Larentalia, hubiera una tumba visible y
reconocible que estuviera asociada al nombre de Larencia.

Un ultimo ejemplo mostrard la amplitud del fendmeno. En su Historia de Roma Livio afirma
que, un dia en el que Rdmulo estaba pasando revista a las tropas, se generd una gran tempestad,
una nube le envolvié por completo y desparecid. Algunos dijeron que los senadores lo habian
despedazado con sus propias manos, pero prevalecié la opinidon de que habia ascendido a los
cielos, porque un tal Préculo Julio afirmé que posteriormente Romulo se le habia presentado al
amanecer para comunicarle la futura grandeza de Roma.® Livio nada dice de una tumba de
Romulo, tampoco de ninguno de los otros reyes. Sin embargo, dos comentaristas tardios de
Horacio, Porfirio (s. Ill d.C.) y el llamado pseudo Acrén —de fecha posterior imprecisa—, nos han
transmitido informacién al respecto. En Epodos 16.11-14, Horacio reflexionaba sobre la
posibilidad de que los barbaros asolaran la ciudad de Roma y profanaran los huesos de Quirino
(ossa Quirini).*® Como veremos, los romanos pensaban que Romulo habia sido asimilado a este
dios. Para hacer comprensible el verso, estos comentaristas recurrieron a Varrén, quien afirmaba
que la tumba de Romulo (sepulcrum Romuli) se encontraba delante de los Rostra en el Foro
Romano. Por su parte, Dionisio de Halicarnaso afirmaba que existia un monumento junto a esa
tribuna de los oradores en forma de ledn de piedra, pero lo adscribia a otro personaje. Segun él,
marcaba el lugar donde habia muerto y habia sido enterrado Faustulo, el padre adoptivo de los
gemelos. Por Ultimo, seglin Festo, otros autores antiguos situaban en la cercania, en el
denominado Lapis Niger del Comicio, un lugar funesto porque es alli donde habia muerto
Romulo. El fragmento es de dificil lectura a partir de este punto, pero probablemente hace
referencia a que otros lo consideraban la tumba de Faustulo, su padre adoptivo, o bien la de
Hosto Hostilio, el abuelo del rey Tulo Hostilio.3® Nuevamente nos encontramos ante un claro

27Varron, La lengua latina 6.23. El pasaje tiene problemas de lectura tanto en este punto como en la designacion de
la fiesta como dies Parentalium. Para ambas cuestiones ver respectivamente Mayorgas, «Rituel et mémoire féminine
a Rome. Les cas de Acca Larentia et de Tarpéia», 286-288 ; y Daniel Necas Hraste y Kresimir Vukovi¢, «Virgins and
Prostitutes in Roman Mythology», Latomus 74 (2015): 332-334. Para la cuestién de las distintas versiones de la vida
de Acca Larencia ver Ana Mayorgas, «Acca Larencia o el poder de la memoria femenina en Roma», en XV Coloquio de
la AIER. Mujer y poder en la Antigua Roma, ed. por Gonzalo Bravo, Sabino Perea y Fernando Fernandez (Madrid:
Signifer Libros, 2018), 17-31.

28 Livio, Historia de Roma 1.16.

29 Diana Guarisco, «Ossa Quirini. Romulus” mortality and apotheosis between Caesar and Augustus», In Gremium.
Studies in History, Culture and Politics 10 (2016): 7-16.

30 Dionisio de Halicarnaso, Antigliedades romanas 1.87.2 y Festo 184L. Para una posible reconstruccién del texto de
Festo y del monumento al que los autores antiguos hacen referencia ver Timothy N. Gantz, «Lapis Niger: The tomb of
Romulus», La Parola del Passato 29 (1974). 350-361; y Filippo Coarelli, «Sepulcrum Romuli», en Lexicon
Topographicum Urbis Romae, Roma, vol. 4, ed. por Eva M. Steinby (Roma: Quasar, 1999), 295-296.

10



ejemplo de especulacién y deduccién anticuaria como parecen ser los casos de Tarpeya y Acca
Larencia. Estos testimonios indican con claridad que, a finales de la Republica, frente a lo que
sucedia con anterioridad en Roma, la tumba se ha convertido en un lugar de memoria importante
y que la idea se proyectd al pasado en busca de posibles lugares de enterramiento para figuras
destacadas. En esta busqueda recibieron especial atencion los monumentos visibles en ese
momento como el Lapis Niger que fueron reinterpretados de distintas formas.®* También pudo
ejercer una importante influencia la simple nocién de que, en época antigua, durante la cultura
Lacial, como vimos, lo que entonces era el centro de la ciudad habia sido un lugar de
enterramiento.

El recuerdo del pasado originario: de Teseo a Rémulo

Toda comunidad humana tiene alguna nocién de lo que considera su origen. El recuerdo de este
origen es lo que Jan Assmann denomina memoria cultural y su conservacién no se entrega al
azar ni a la voluntad individual, sino que en las sociedades antiguas estaba protegida por fiestas
colectivas en las que se recordaba y revivia ese pasado.?? El contenido de esas historias de los
origenes depende en gran medida de como concibe cada grupo la naturaleza humana, su
relacion con los dioses y su propia existencia. El caso griego es bien conocido a este respecto.
Los griegos concebian a sus dioses como seres superiores extremadamente poderosos, aunque
con una existencia y comportamiento que podian parecerse bastante a la de los seres humanos.
No solo habian nacido en un momento determinado, sino que se emparejaban, tenian hijos y
podian enfrentarse entre ellos. En su vida, que discurria de forma paralela a la de los humanos,
podian entrar en contacto con estos e incluso mantener relaciones sexuales con ellos —
especialmente con ellas—, de forma que engendraban seres de una condicién mixta, superiores
a los simples mortales, pero inferiores a los dioses y privados de una existencia eterna. Esta es la
esencia que caracteriza a los héroes griegos, aunque alcanzar una definicion mds completa y
precisa de lo que los griegos entendian por este término resulta algo complicado.® Tampoco es
sencillo rastrear el origen de esta nocion de héroe y heroina que estd omnipresente en la cultura
griega. El término aparece ya en una tablilla micénica de Pilos, en la que una figura de caracter
divino denominada ti-ri-se-ro-e, recibe una serie de ofrendas. Traducido al inglés como thrice
hero, se ha especulado que podria ser el ancestro o uno de los ancestros del gobernante del
palacio a cuyo linaje perteneceria y que, de este modo, recibia una forma de conmemoracién.

31 Marie Ver Eecke, La République et le roi. Le mythe de Romulus a la fin de la République romaine (Paris: De Boccard,
2008), 217-222.

32 Asmann, Historia y mito en el mundo antiguo..., 47-82.

33 Gunnel Ekroth, «Heroes and hero-cults», en A Companion to Greek Religion, ed. por Daniel Ogden (Malden,
Massachusetts: Blackwell, 2007): 100-102.

34 Carla M. Antonaccio, «Religion, basileis and heroes», en Ancient Greece: From the Mycenaean Palaces to the Age of
Homer, ed. por Sigrid Deger-Jalkotz e Irene S. Lemos (Edinburgh: Edinburgh University Press, 2006), 384-385.

11



Cémo se pasa de esta nocidon micénica a la figura de los héroes homéricos es dificil de
desentrafiar. Sin duda, la Edad de Hierro griega fue un momento clave en la configuracion de los
héroes de la épica. Algunos arquedlogos han visto en el enterramiento monumental de Lefkandi
una prueba de que en ese momento del siglo X a.C. ya se situaba en un pasado lejano,
relacionado con los palacios micénicos, la existencia de una raza antigua de seres humanos
superiores como era la de los héroes y que algunos personajes destacados de la comunidad, una
vez muertos, eran tratados y recordados como cercanos a esa antigua generacion heroica.* De
ser asi, seria el primer ejemplo de la gestaciéon de una memoria reciente en base a la comparacioén
con el pasado remoto representado por una generacion de seres superiores pero mortales.

En los poemas homéricos esta raza heroica se sitla en un pasado lejano y parece estar
representada no solo por los protagonistas de la accion, cuya ascendencia medio divina y medio
humana era bien conocida para la audiencia, sino en general por toda la poblacién de esa época
que compartia colectivamente un estatus superior al de los griegos de época arcaica.>® Como
mortales, todos ellos habian muerto en un pasado remoto y, aunque resulte paraddjico, en la
mayor parte de los casos la Unica forma de recuerdo de aquellos personajes semidivinos era la
épica. En efecto, solo algunos héroes escogidos llegaron a tener un lugar de culto como es el
caso de Menelao y Helena en Esparta, Aquiles en Esparta también y en la Tréade o Agamendn
en Micenas.?” Por el contrario, estd atestiguado el culto a un nimero importante de héroes y
heroinas, que no fueron protagonistas de ninguna historia épica cantada por los poetas, pero
que estaban fuertemente vinculados al territorio de las ciudades. En el caso de Atenas, se han
contabilizados casi doscientas figuras heroicas.3® Al contrario que los héroes homéricos, su
relevancia y transcendencia era local y ademas representaban un papel importante para la
comunidad, ya fuera como poderes malignos a los que habia que apaciguar o como seres
protectores que beneficiaban a la poblacion. Algunos de ellos, ademas, cumplian una importante
funcién politica como “patronos” o figuras de referencia para subdivisiones del cuerpo civico
como las tribus y los demos, mientras que otros eran concebidos como los fundadores de familias
atenienses prestigiosas. Asi, por ejemplo, Butes, hijo de Pandién y de Euxipe, y hermano de
Erecteo, era considerado el antepasado de la familia de los Eteobutadas en Atenas, cuyos
miembros eran los Unicos que podian ejercer el sacerdocio en el templo de Atenea en la
Acropolis y en el Erecteion. Otras familias, por el contrario, se hacian descender de personajes
homeéricos, como es el caso de los Filaidas, que tenian a Fileo, hijo de Ajax, como el fundador de

35 Morris, Archaeology as cultural history..., 232-233.

36 van Wees, «From kings to demigods: Epic heroes and social change c. 750-600 BC», 366-370.

37 Michael A. Flower, «Spartan Religion», en A Companion to Sparta, vol. 2, ed. por Anton Powell (Hoboken, New
Jersey: Wiley Blackwell, 2018), 431-432; Jonathan S. Burgess, The Death and Afterlife of Achilles (Baltimore, Maryland:
The Johns Hopkins University Press, 2009), 111-131.

38 Emily Kearns, The heroes of Attica, Bulletin of the Institute of Classical Studies Supplement 57 (London: Institute of
Classical Studies, 1989), 139-207.

12



su linaje.?® Pero desde el punto de vista colectivo de la memoria cultural lo relevante es que en
las historias fundacionales y del origen de las ciudades griegas las figuras protagonistas eran
igualmente héroes griegos. El caso de Atenas es uno de los mejor conocidos.

Los atenienses distinguian con claridad entre su origen étnico y el surgimiento de la Polis de
Atenas. Parece que las primeras declaraciones de identidad por parte de los atenienses hacian
referencia a su origen jonio, que compartian con otras ciudades de Asia Menor como Mileto o
Efeso. Todos descenderfan de un héroe llamado lon y habrian migrado de su lugar de origen en
el norte del Peloponeso a sus distintos destinos a causa de la llegada de los aqueos a esa region.*°
Ensiglo V a.C. gand fuerza, sin embargo, la idea de que los atenienses eran un pueblo autdctono.
Desde época arcaica existia la designacion de los atenienses como Erechtheidai, es decir,
descendiente del rey Erecteo, ya fuera de manera literal o metaférica como herederos de este
rey y guardianes de su culto.” Ya en la lliada (2.546-551) se indicaba que Erecteo, rey de Atenas,
habia nacido de la tierra, habia sido criado por Atenea y recibia culto en la Acrépolis. Dicho culto
se llevaria a cabo originalmente en el templo de Atenea Poliada, que fue destruido por los persas,
y mas tarde en el Erecteion, donde ademads se conservaban los vestigios del duelo inicial que
habia enfrentado a Poseiddn y a Atenea por el patronazgo de la comunidad. Frente a la fuente
producida por el dios del mar, el olivo fue el ofrecimiento de Atenea que le gand el puesto de
preeminencia como divinidad principal para los atenienses.*? No en vano su nombre gentilicio
derivaba precisamente del nombre de esta divinidad. En el siglo V a.C. esta etnogénesis se hizo
mas complicada con la aparicién de otro personaje divino, Erictonio, nacido igualmente de la
tierra, pero en esta ocasién del semen de Hefesto, que habia caido al suelo en su fracasado
intento por unirse sexualmente con Atenea. La diosa ordend a las hijas del rey Cécrope que lo
criaran y una vez adulto se convirtié en rey de Atenas. Erictonio representd en época cldsica las
aspiraciones atenienses de reconocimiento de un origen nativo y divino para los atenienses.*®
Termind usurpando las hazafias que anteriormente se adscribian a Erecteo, aunque nunca le
reemplazé como receptor del culto en la Acrdpolis, ni recibié aparentemente uno propio, a no

39 Rosalind Thomas, Oral tradition and written record in classical Athens (Cambridge: Cambridge University Press,
1989), 192-194 y 161-173.

40 Jonathan M. Hall, Ethnic identity in Greek antiquity (Cambridge: Cambridge University Press, 1997), 51-54.

41 Josine H. Blok, «Gentrifying Geneaology: On the Genesis of the Athenian Autochthony Myth», en Antike Mythen.
Medien, Transformationen und Konstruktionen, ed. por Ueli Dill and Christine Walde (Berlin-New York: Walter de
Gruyter, 2009), 260-261.

42 Jeffrey M. Hurwit, The Athenian Acropolis. History, Mythology, and Archaeology from the Neolithic to the Present
(Cambridge: Cambridge University Press, 1998), 144-145 y 200-203; Christine Sourvinou-Inwood, Athenian Myths and
Festivals. Aglauros, Erechtheus, Plynteria, Panathenaia, Dionysia (Oxford: Oxford University Press, 2011), 66-87.

43 Nicole Loraux, Nacido de la tierra. Mito y politica en Atenas (Buenos Aires: El cuenco de plata, 2007), 47-61. Para
una revision cronoldgica de la figura de Erictonio como figura de autoctonia que lo remonta al siglo VI a.C. ver Miriam
Valdés Guia, El nacimiento de la autoctonia ateniense: cultos, mitos civicos y sociedad de la Atenas del s. VI a.C.
(Madrid: Universidad Complutense de Madrid, 2008), 105-119.

13



ser que haya podido recibir algin tipo de ofrenda en el contexto de las fiestas Panateneas.** No
obstante, su figura esta muy presente en el ritual de las Arreforias, una celebracion instituida en
honor de Atenea en la que las jovenes sacerdotisas de la diosa protagonizaban una ceremonia
nocturna en la que descendian la Acrépolis con una cesta cerrada cuyo contenido desconocian.
La explicacion de este ritual se encontraba en el mito. Atenea habia escondido al recién nacido
Erictonio en una cesta igual y habia encargado su custodia a las hijas de Cécrope.®

La constitucion de Atenas como una unidad politica se debia a otro personaje heroico, Teseo.
Originalmente su figura pudo estar asociada a un linaje aristocratico concreto, pero ya en el siglo
V a.C. tiene una clara dimension estatal. Los atenienses no solo tenian que agradecerle la derrota
del Minotauro vy la cancelacién del tributo en jovenes mujeres que exigia el rey Minos de Creta,
sino que ademas se le consideraba autor del sinecismo por el que la poblacion ateniense dispersa
por la regién de Atica se concentrd en la ciudad de Atenas y comenzd a organizarse con un
funcionamiento politico unificado.*® Este inicio propiamente dicho de la polis era conmemorado
en el festival denominado Synoikia el dia 16 del mes Hecatombeién. Dedicado principalmente a
la diosa Ateneay posteriormente también a la Paz (Eirene), a esta festividad se asocio igualmente
el nombre de Teseo como unificador de los atenienses, aunque este nunca desplazo a la diosa
patrona de la ciudad como divinidad principal de la festividad.*” Pero, ademds, el héroe y rey
ateniense estaba vinculado a una serie de rituales, especialmente en suelo atico, por ser
considerado su promotor o su creador. Entre ellos cabe destacar la festividad dedicada
directamente a él y que portaba su nombre, las Teseias, celebrada el dia 8 del mes Pianepsién.*
Tradicionalmente esa fecha habia estado vinculada también al dios Poseiddn, padre de Teseo,
pero la expedicién antes mencionada de Cimon a Esciros y la llegada a Atenas de lo que se
consideraba los restos dseos del héroe dieron un giro importante a la celebracion. Los restos
fueron depositados en un santuario cerca del Agora, un lugar donde probablemente ya existia
un culto aristocratico vinculado con Teseo por parte del linaje de los Fitdlidas. Lo que
originalmente era un simple témenos se convirtié ahora en el Teseion, cuya descripcion nos
ofrece Pausanias en su Descripcion de Grecia (1.17.2-3) y que no era propiamente un templo,
sino un monticulo donde habian sido enterrados los huesos del héroe, acompafiado de algun

44 Sourvinou-Inwood, Athenian Myths and Festivals..., 88-89.

45 Walter Burkert, Homo necans. Interpretaciones de ritos sacrificiales y mitos de la antigua Grecia (Barcelona:
Acantilado, 2013), 237-243.

46 Tucidides, Guerra del Peloponeso 2.15-16. Robert Parker, Athenian Religion: A History (Clarendon Press: Oxford,
1996), 12-14. Esta nueva posicién de Teseo podria estar en relacién con creacién de las nuevas diez tribus por
Clistenes, que suponian una mayor integracion politica de la comunidad, segun Greg Anderson, The Athenian
Experiment. Building an Imagined Political Community in Ancient Attica, 508-490 B.C. (Ann Arbor, Michigan: The
University of Michigan Press, 2003), 135-146. Para un estudio detenido del mito de Teseo ver Claude Calame, Thésée
et I'imaginaire athénien. Légende et culte en Gréce antique (Lausanne: Payot, 1990), 69-139.

47 Parke, Festivals of the Athenians..., 30-33.

48 |bidem, 80-82; y Calame, Thésée et I'imaginaire athénien..., 141-156.

14



tipo de estructura que estaba decorada con pinturas. Las Teseias comienzan entonces, a partir
de los afios setenta del siglo V a.C., a ser una festividad de caracter colectivo, durante la que se
llevaban a cabo una procesion, un sacrificio y juegos atléticos en honor del héroe.

El caso griego, y en concreto el ateniense, por ser el mas conocido, muestra con claridad la
complejidad de la memoria cultural en el mundo heleno debido a la cercana relacién que existia
entre dioses y seres humanos y a la categoria de los héroes, que se situaba siempre en los
origenes de las instituciones y las formas de organizacion de las comunidades. Todo ello tenia un
refrendo y era recordado y revivido en diferentes fiestas del calendario. Los griegos no dejaron
nunca de reforzar este vinculo incluso para dar sentido a importantes cambios politicos. Asi,
cuando en 507 a.C. se crearon diez nuevas tribus por iniciativa de Clistenes para sustituir las
antiguas cuatro tribus jonias, recibieron el nombre de importantes héroes relacionados con el
territorio del Atica y fueron todos venerados en grupo en el Agora, donde hubo una serie de
estatuas en su honor al menos desde el siglo IV a.C.*°

El caso de Roma es significativamente distinto con respecto al recuerdo del pasado originario
y la raiz de esa diferencia se encuentra en la concepcion que los romanos tenian de sus dioses.
Como es bien sabido, las divinidades que asistian a los romanos no tenian una relacion de
cercania con la comunidad civica. No tenian una biografia propia que se cruzara con las vidas de
los humanos, salvo la que adoptaron prestada de la mitologia griega y que fue especialmente
explotada por los poetas. Tampoco se encontraban en el origen étnico de ninguin pueblo, ni
habian colaborado en la organizacién o creacién del sistema politico. Su relacién con los romanos
era mas distante, salvo algunas excepciones como la violacidon de Rhea Silvia por Marte o la
relacion que tenia el rey Numa Pompilio con la ninfa Egeria.>® Tampoco existe una categoria de
seres semidivinos claramente individualizados. De forma colectiva se consideraba a los muertos
dioses Manes (dei o dii Manes) y recibian culto durante la fiesta de los Parentalia anteriormente
mencionada.®® También dei Penates como un colectivo tenian un estatus divino y eran
considerados seres ancestrales divinos protectores del hogar. Cada familia tenia sus propios
Penates que eran adorados en el contexto doméstico, pero, ademas, La comunidad civica
romana tenfa sus Penates que recibian culto publico. No hay duda de la importancia que tanto
Manes como Penates tenian en la cultura romana, pero su falta de caracterizacion les deja en
una posicion débil y un tanto aislada dentro de la memoria cultural romana, porque no tienen
ningln papel en los relatos sobre los origenes de la ciudad. Esto fue asi, al menos, hasta que la
adopcion de la figura de Eneas como antepasado de los gemelos dio pié a que comenzara a

49 Kearns, The heroes of Attica..., 83; y especialmente Greg Anderson, The Athenian Experiment..., 125-134.

50 Mary Beard, John North y Simon Price, Religions of Rome, vol 1. History (Cambridge: Cambridge University Press,
1998), 30-31.

51 Bernadette Liou-Gille, «Divinisation des morts dans la Rome ancienne», Revue belge de philologie et d’histoire 71,
n 1(1993): 107-115.

15



circular la idea de que los Penates del pueblo romano procedian de Troya, habian llegado a Italia
de la mano del héroe troyano y se encontraba en Lavinio. Poco después se decidio, ademas,
construir un templo en su honor en la Velia en la propia Roma.>?

Si, por el contrario, nos fijamos en aquellos personajes que si tienen un papel importante en
el relato de los origenes de Roma, lo que encontramos son seres humanos que no muestran
ningun rasgo de divinidad. No hay en Roma nada que se asemeje al héroe griego y utilizar el
concepto de “héroe” o “culto heroico” como si se tratase de un universal solo conduce a
simplificar la realidad histérica o a imponer el modelo griego al caso de Roma sin el apoyo de la
documentacion. Esta ausencia condiciona de manera profunda la forma en la que los romanos
generaron una memoria cultural. En un primer momento, la figura de Rdmulo puede dar la

impresion de ser muy similar a la de un héroe griego porque los autores cldsicos insisten en que
era hijo del dios Marte y de la princesa de Alba Longa Rhea Silvia, hija del rey NUumitor. Sin
embargo, la semejanza es solo aparente y no va mas alld de este origen, lo que podria llevar a
preguntarnos si esta ascendencia divina no es una influencia del mundo griego como lo es el
propio término griego, que no tiene un equivalente latino y que, por ello, tuvo que ser importado
(heros, -ois). Una vez nacidos y milagrosamente rescatados por una loba, algo que, cierto es,
requiere de una proteccién divina, la existencia de los gemelos en su juventud, y posteriormente
la de Rdmulo como rey, no contienen ninglin acontecimiento que no pueda encuadrarse en una
vida humana. No pertenecen a una raza de seres humanos superior a la actual. No realizan largos
viajes, no luchan contra criaturas monstruosas, ni tienen capacidades diferentes de las del resto
de hombres. Tampoco parecen tener una relacién especial con ninguna divinidad.>* Una vez
muerto, ninguno de ellos recibe un culto heroico, ni se crea ninguna fiesta especificamente en
su honor.

La muerte de Remo no ofrece dudas. La de Rdmulo, sin embargo, tenia dos versiones. Una,
qgue probablemente era mas antigua, indicaba que los senadores le habian asesinado,
despedazado y dispersado sus restos. La otra, la mas extendida, sugeria que habia desparecido

52 Annie Dubourdieu, Les origines et le développement du culte des pénates a Rome, Collection de I'Ecole francaise de
Rome 118 (De Boccard: Paris, 1989), 387-410.

53 Robert Schilling, «La déification & Rome. Tradition latine et interférence grecque», Revue des Etudes Latines 58
(1980): 137-139. Contra, Bernadette Liou-Gille, Cultes héroiques romains. Les fondateurs (Paris: Les Belles Lettres,
1980), 9, quien defiende el uso del término tomando como referencia la obra de Angelo Brelich, Gli eroi greci, un
problema storico-religioso (Rome: Edizioni dell'Ateneo & Bizzarri, 1958).

54 Sobre la vida de Rdmulo: Jan N. Bremmer, «Romulus, Remus and the Foundation of Rome», en Roman Myth and
Mythography, Bulletin Supplement of the Institute of Classical Studies 52, ed. por Jan N. Bremmer y N. M. Horsfall
(London: University of London, 1987), 25-48; Augusto Fraschetti, The Foundation of Rome (Edinburgh: Edinburgh
University Press, 2005); y mas recientemente Mario Lentano, Romolo. La leggenda del fondatore (Roma: Carocci
editrice, 2021), 19-76; y Antonietta Castiello, Augusto il fondatore. La rinascita di Romo e il mito romuleo (Wiesbaden:
Harrassowitz Verlag, 2021), 53-81.

16



en el Campo de Marte mientras pasaba revista a las tropas, como vimos anteriormente.* Esta
ultima versién suponia una demostracién de su estatus sobrehumano. Como hijo de un dios,
Romulo habria sido llamado a los cielos para alcanzar el lugar que le pertenecia. Después de un
primer momento de turbacion entre los romanos por la desaparicion del rey, Livio afirma: “todos
lanzan invocaciones a Romulo, dios hijo de un dios (deum deo natum), rey y padre de la ciudad
de Roma; piden con suplicas su paz; que siempre, benévolo y propicio, ampare su estirpe”.>® Esta
emotiva escena pareceria ser el preludio de una larga tradicion de culto a Rémulo en la ciudad.
Nada mas lejos de la realidad. Livio, quien dos lineas después sostiene que fue la admiracion
hacia el “hombre” (admiratio viri) la que llevd a aceptar mas rapidamente la version de la
desaparicion, no vuelve a referirse a Rdmulo como a un dios, ni a mencionar ningun tipo de culto
0 conmemoracion de su persona. Tampoco hay noticia alguna sobre una posible tumba hasta
gue, como vimos, a fines de la Republica comienza a especularse sobre su localizacion en el Foro
Romano. *” Se podria concluir que esos antiguos romanos que Livio describe no pasaron de las
intenciones.

Livio nada dice tampoco en su relato sobre la asimilacion de Rémulo al dios Quirino, divinidad
antigua y un tanto enigmatica, que parece haber tenido una faceta agraria, también una civica
como protector de la comunidad de ciudadanos romanos y un vinculo con Marte como su
“doble” pacifico.®® No cabe duda de que se trataba de un dios de gran relevancia porque, al igual
que Jupiter y Marte, contaba con un sacerdote superior (flamen maioris) y un lugar de culto en
el Quirinal que muy probablemente era anterior a la construccion del templo en 293 a.C. por
iniciativa de Lucio Papirio Cursor.”® A pesar del silencio de Livio, tenemos testimonios de fines de
la Republica que indican que, en ese momento, ya circulaba la idea de que, una vez desaparecido,
Romulo se habia convertido en el dios Quirino. Cicerdon transmite en varias ocasiones el
encuentro ya mencionado de Julio Préculo con el rey y como este le indica que ahora es un dios
y se llama Quirino (se deum esse et Quirinum vocari).®® No resulta facil determinar cuando se

55 Las dos versiones son transmitidas por Dionisio de Halicarnaso, Antigliedades Romanas 2.56 y Livio, Historia de
Roma 1.16. Mientras el primero da mas crédito a la version del asesinato por causas politicas, debido al cariz tirdnico
que habia adoptado el reinado de Rémulo, el segundo no duda en conceder mas atencién a la segunda version que
destaca el caracter divino del personaje.

56 Livio, Historia de Roma 1.16.3.

57 La falta de evidencia en este sentido es tan manifiesta que autores mas proclives a ver un culto heroico en Roma se
ven obligados a suponer que existia una tumba antigua, pero que desparecié su rastro durante la Republica, como
afirmdé en su momento Liou-Gille, Cultes héroiques romains..., 134-156.

58 Dominique Briquel, «<Remarques sur le dieu Quirinus», Revue belge de Philologie et d'Histoire 74, n2 1 (1996): 99-
114.

%9 Filippo Coarelli, Collis. Il Quirinale e il Vimimnale nell’Antichitta (Roma: Quasar, 2014), 83-112.

60 Cicerdn, Sobre la Republica 2.10.20 y con idéntica expresién en Sobre las leyes 1.1.2. También menciona la
identificacion en Sobre los deberes 3.41y Sobre la naturaleza de los dioses 2.62. Otras menciones se pueden encontrar
en: Ovidio, Fastos 2.475-509, Dionisio de Halicarnaso, Antigliedades Romanas, 2.63.3-4, Plutarco, Romulo 28.3y 29.1

17



produjo esta asimilacién.®! Un testimonio importante se encuentra entre los fragmentos de los
Annales de Ennio (1 F57), donde aparece por vez primera la versién de la desapariciéon de Rémulo
por ascenso a los cielos. Otro verso recoge una invocacién al dios Quirino y a su paredra Hora (1
F58), sin embargo, no es posible deducir de ello que Ennio presentara ya la desaparicién de
Rémulo como su transformacién en dicha divinidad.®? Los autores tienden, en general, a situar
el comienzo de esta identificacion algo mas tarde, en el siglo | a.C., y la vinculan con un marco
politico concreto, ya sea la dictadura de Sila o el periodo de hegemonia de César.®® Si se buscan
razones culturales o intelectuales, en vez de politicas, la fecha podria ser anterior y estar
conectada con la influencia griega que se hace mas perceptible a partir del siglo Il a.C., pues la
idea de un fundador mitico o uno divinizado a su muerte es, como hemos visto, tipicamente
griega.®

Pero mas alld de la fecha concreta, lo verdaderamente relevante es comprender su
significado, porgue en realidad no hay ningln indicio de una practica cultual en honor de Rémulo
o de Quirino-Rémulo, y da la impresidn, asi pues, de que se mantuvo como una simple creencia,
que no tenfa por qué ser compartida por todo el mundo.® El silencio de Livio y la incredulidad
que transmite Cicerdn en el pasaje que recoge la escena del encuentro de Rémulo con Julio
Préculo en Sobre las leyes hacen pensar que no todo el mundo crefa que Rémulo era ahora
Quirino, aungue ambos si parecen mas receptivos a considerar que Rdmulo tenia o alcanzé un
estatus divino debido a sus actos en vida.®® Por otro lado, la idea de que el fundador de la ciudad,

y Plinio, Historia Natural 15.120, cuando se refiere al antiguo lugar de culto de Quirino (delubra Quirini, hoc est ipsius
Romuli).

61 La antigua idea de Angelo Brelich, basada en la comparacion indoeuropea, segtn la cual Rémulo y Quirino serian
inicialmente una sola divinidad, ha sido revisada recientemente por Giorgio Ferri, «Perché leggere ancora “Quirinus.
Una divinita romana alla luce della comparazione storica” di Angelo Brelich», Anabases. Traditions et Réceptions de
I’Antiquité 25 (2017): 179-190.

62 Asi lo sostiene Otto Skutsch, The Annals of Q. Ennius (Oxford: Oxford University Press, 1968), 245-246. Las
referencias a la obra de Ennio estdn tomadas de la edicion de Manuel Segura Moreno, Ennio. Fragmentos (CSIC:
Madrid, 1984).

63 Por ejemplo, Danielle Porter, «Romulus-Quirinus, prince et dieu des princes. Etudes sur el personnage de Quirinus
et sur son évolution des origines a Auguste», en Aufstieg und Niedergang der R6mischen Welt 2.17.1, ed. por Hildegard
Temporini y Wolfgang Haase (Berlin-New York: de Gruyter, 1981), 333-336; o Jane DeRose Evans, The Art of
Persuasion: Political Propaganda from Aeneas to Brutus (Ann Arbor, Michigan: University of Michigan Press, 1992),
103.

64 Recientemente ha sido defendida de nuevo la postura de Georges Dumézil, quien consideraba que la asimilacién de
Rémulo y Quirino no era posterior al siglo IV a.C. Ver Karlis Konrads Vé, Romulus, Quirinus et Victoria: la construction
d’une mémoire collective a Rome (Paris: Les Belles Lettres, 2021), 61-95.

65 Como sostiene Fraschetti, The Foundation on Rome..., 94. Sucede lo mismo con la asimilacion de Eneas y Pater
Indiges. Ver Ana Mayorgas, «Romulus, Aeneas, and the Cultural Memory of the Roman Republic», Athenaeum 98, n?
1 (2010): 100-105; y «Los origenes troyanos de Roma: un mito de la historiografia antigua y moderna», Revista de
Historiografia 15, n2 2 (2011): 100-110.

66 Livio afirma que sus actos concuerdan con la creencia en su origen divino y de la divinidad a él atribuida después de
su muerte (1.15.6) y Cicerdn sitla a Rdmulo junto a Hércules o Esculapio como hombres excelentes (excellentis viros)

18



hijo de un dios, se convierta en otro dios distinto no deja de ser sorprendente. Sin duda, es dificil
de encajar en el perfil del héroe griego, puesto que se entiende que estos personajes ya son
parcialmente divinos y pueden recibir culto por si mismos como hemos visto que sucedia con
Erecteo o Teseo, y en algunos casos pueden alcanzar el estatus maximo de divinidad e incluso
entrar en el Olimpo como le sucedid a Hércules. Que la nocién de héroe griego esta bastante
alejada de la cultura romana tradicional lo indica precisamente el hecho de que Rdmulo no pueda
ser reverenciado como un ser divino por si mismo y deba identificarse con otra divinidad. Podria
haberse tratado de su padre, Marte, un dios guerrero como el propio fundador de la ciudad, que
va a tener una larga proyeccion en la historia de Roma. Sin embargo, se eligié a Quirino.
Probablemente prevalecié en esta decision su faceta como dios de la comunidad civica y de los
ciudadanos.®’ La asimilacion era, sin duda, la “estrategia religiosa mdas econdmica” para realzar
la figura del fundador a un estatus divino sin, en realidad, cambiar ninguna préctica ritual.®®
Independientemente del momento en el que se llevd a cabo esta asimilacién, claramente no
contd con ningun apoyo institucional. El mismo senado republicano que aceptd la construccién
de nuevos templos y la llegada de nuevas divinidades no mostrd el suficiente interés en el
fundador como para establecer un lugar de culto propio para él. Tampoco Augusto parecer haber
dado muestras de una mayor iniciativa, a pesar del interés que pudiera tener en Rdmulo como
una figura modélica.®® Probablemente, una accidon de este tipo no encajaba en la sensibilidad
religiosa o la mentalidad de los romanos, porque existe una significativa diferencia entre que
circule la creencia de que Rdmulo es ahora Quirino, probablemente alentada por historiadores y
poetas, y la construccién de un templo en su honor con la consecuente creacién de un culto a su
persona como tenfan las figuras de Erecteo o Teseo. Ese salto solo se dio con el comienzo del
culto imperial en 42 a.C. cuando Julio César fue divinizado después de su asesinato. Por otro lado,
ya existian formas de recordar al fundador, aunque estas no se amoldaban al patrén del culto
heroico.

En efecto, la memoria cultural de Roma no se basaba en el culto a personajes concretos, pero
no por eso dejaba de manifestarse a través del ritual y de la topografia urbana.”” No hay

que por sus beneficios a la comunidad (beneficiis) fueran situados en el cielo, en una reflexién tipicamente evemerista
(Sobre la naturaleza de los dioses 2.62).

67 Porter, «Romulus-Quirinus, prince et dieu des princes. Etudes sur el personnage de Quirinus et sur son évolution
des origines a Auguste», 323-325; Fraschetti, The Foundation on Rome..., 95.

68 Se podria considerar que era la forma propia romana de elevar a un estatus divino al fundador, que se vio influida
por el modelo griego cuando se le agrega la idea de una posible tumba en el Foro y un poeta como Horacio habla de
los “huesos de Quirino” (ossa Quirini) en Epodos 16.11-14. Schilling, «La déification & Rome. Tradition latine et
interférence grecque», 139-140 y 146-150; y Guarisco, «Ossa Quirini. Romulus’ mortality and apoteosis between
Caesar and Augustus», 13-16.

69 Castiello, Augusto il fondatore..., 143-153; y Paul Zanker, Augusto y el poder de las imdgenes (Madrid: Alianza, 2002),
239-254, para un analisis de la utilizacion de Rémulo y Eneas en el arte augusteo.

70 Ana Mayorgas, La memoria de Roma: oralidad, escritura e historia en la Republica romana (Oxford: John and Erica
Hedges Ltd., 2007), 41-54.

19



constancia de que ninguna festividad fuera creada para conmemorar a Rémulo o la fundacién
de la ciudad, sino que se interpretaron en este sentido antiguas fiestas agrarias, aunque mas bien
habria que decir pastoriles, pues tanto los Lupercalia del 15 de febrero como los Parilia del 21 de
abril se caracterizan sobre todo por ser rituales vinculados con la proteccion del ganado y no
tanto con la bonanza de las cosechas y la produccidn agricola.”? La eleccidn no es aleatoria.
Aguellas festividades en las que el ganado tenia un mayor protagonismo recordaban de forma
mas inmediata el ambiente en el que se habia desarrollado la infancia de los gemelos como hijos
adoptivos del pastor Faustulo. El ejemplo mads claro es la carrera que los lupercos realizaban
alrededor del Palatino después de haber sacrificado en la cueva Lupercal.”? La realizaban
semidesnudos, con taparrabos, y azotando a aquellos espectadores que encontraban en su
camino. El ambiente rudstico y salvaje que transmitian estos sacerdotes y su actividad ritual traia
a la memoria el mundo preurbano en el que se habian criado Rémulo y Remo. La primera
mencion que tenemos al respecto es del historiador Gayo Acilio, de la primera mitad del siglo Il
a.C., quien afirmaba que el circuito ritual de los lupercos rememoraba otra carrera, la que en una
ocasion habian realizado los gemelos en busca del ganado perdido para lo cual se habian
desnudado con la finalidad de no ser molestados por el sudor. Otra versién, registrada por
primera vez en los fragmentos de Elio Tuberdn, del siglo | a.C., consideraba que la fiesta de los
Lupercalia ya existia en aquella época y que fue precisamente durante una de sus celebraciones
cuando los enviados del rey de Alba Longa tendieron una trampa y capturaron a Remo.”

Los Parilia del 21 de abril tenian un vinculo mas estrecho con la fundacién, aunque no
recordaban en si este acontecimiento, sino que revivian el momento en el que los primeros
moradores de Roma abandonaron sus cabafias para unirse a Rdmulo en la fundacion de una
nueva ciudad. Al menos asi interpretaban los romanos de época republicana el ritual principal de
ese dia, que consistia en hacer hogueras tanto en la ciudad como en el campo y saltar sobre ellas
junto con el ganado segln nos transmite Ovidio. Las hogueras simbolizan de este modo las
antiguas moradas que eran abandonas.’* El 21 de abril aparece marcado con el texto Roma
condita en el Unico calendario prejuliano que se ha conservado, los llamados Fasti Antiates
Maiores, provenientes de la ciudad latina de Anzio. No hay duda de que el acto de abandonar las
antiguas moradas estaba ligado al inicio de Roma. Sin embargo, es significativo que, teniendo en

71 Mayorgas, «Romulus, Aeneas, and the Cultural Memory of the Roman Republic», 97-100.

72 Para reciente revisidon de la fiesta y su origen indoeuropeo ver Kresimir Vukovié¢, Wolves of Rome. The Lupercalia
from Roman and Comparative Perspectives (Berlin-Boston: De Gruyter, 2023).

73 Gayo Acilio F1 Cornell (= Plutarco, Rémulo 21.9), versién que sigue Ovidio en Fastos 2, 379-380 y Elio Tuberdn F3
Cornell (Dionisio de Halicarnaso, Antigiiedades Romanas 1.80.1-3), interpretacion que se encuentra también en Livio
1.5.1. Sin duda, la version de Elio Tuberdn, que considera los Lupercalia una fiesta ya existente y fundada por Evandro,
es posterior a la relacién de la fiesta con los gemelos como afirma Karlis Konrads Vé, «Les liens entre les Lupercales et
Romulus dans la tradition romanine», Bulletin de I'Association Guillaume Budé 2 (2016): 96-113. No queda claro, sin
embargo, que de las palabras de Acilio pueda deducirse que la fiesta fue creada por Rémulo como afirma el autor.

74 Qvidio, Fastos 4.793-806 y también Dionisio de Halicarnaso, Antigtiedades Romanas 1.88.2-3.

20



cuenta el valor originario que tiene la fundacién de la ciudad para los romanos, esta no tenga su
propia celebracion ritual.

En efecto, como es bien sabido, frente a lo que sucede en el mundo griego, la comunidad de
romanos surge en el propio momento de la fundacién. No preexiste de ninguna forma, es decir,
no existe un grupo étnico que pueda ser identificado como romano antes de que Rémulo
decidiera fundar la ciudad. Por ello en Roma, como indica acertadamente Maurizio Bettini, el
interés por la cosmogonia, o la antropogonia, estd ausente, porque en realidad su lugar lo ocupa
el relato sobre la aparicion de la ciudad, desde la creacidon del surco primigenio al rapto de las
sabinas.”” Que este interés por el acto de la fundacién no tenga un reflejo ritual probablemente
indica que no hubo en ningin momento un interés religioso y politico concreto para revivirlo y
conmemorarlo de forma especifica. Por el contrario, de manera progresiva, y sin que sea posible
una datacion precisa, a las fiestas Lupercalia y Parilia, que tenian un sentido originalmente
pastoril, se les fue agregando un nuevo significado. Se comenzé a ver en ellas el reflejo del pasado
mas antiguo de la ciudad y en este sentido se reinterpretaron los elementos rituales que
componian estas festividades sin crear otros nuevos. De esta forma recibian una nueva vida
festividades que podian haber perdido cierto sentido para una poblacion plenamente urbana
como la romana de fines de la Republica y el Imperio.”®

Junto con determinadas fiestas religiosas la memoria cultural de Roma contaba con una
topografia centrada en el Palatino y vinculada a los origenes de la ciudad, entre cuyos elementos
cabe destacar el Lupercal o la ficus Ruminalis, la higuera cerca de la cual la loba amamanto a los
gemelos.”” Para cerrar este apartado vamos a mencionar, sin embargo, la llamada “casa de
Réomulo” (casa Romuli) por las fuentes latinas, porque refleja de forma clara el mecanismo
mediante el que se configurd esta memoria de los origenes y que ya hemos visto actuar en el
caso de las festividades. La casa estaba situada a medio camino de la ladera del Palatino a cuyo
pie se encontraba el Circo Maximo. Dionisio de Halicarnaso sostiene en su obra Antigliedades
Romanas (1.79.10-11) que se trataba de una cabafia que se consideraba la morada de Rémulo y
que determinados sacerdotes cuidaban de su mantenimiento reconstruyendo con los mismos
materiales aquellas partes que estuvieran dafiadas sin la intencién de embellecerla o
engrandecerla. Varrén en su obra Sobre la lengua latina (5.54) se refiere a la cabafia como aedes

7> Maurizio Bettini, Dei e uomini nella Citta. Antropologia, religione e cultura nella Roma antica (Roma: Carocci, 2015),
21-34. De hecho, tampoco parece haber existido un interés por la conformacion de lo latino como categoria étnica
compartida por Roma. Sobre el concepto de /atinitas ver recientemente Florence Dupont, Histoire littéraire de Rome.
De Romulus a Ovide. Une culture de la traduction (Malakoff: Armand Colin, 2022), 92-98.

76 Sobre esta dinamica del calendario romano ver Mary Beard, «A complex of times: No more sheep on Romulus’
birthday», Proceedings of the Cambridge Philological Society 33 (1987): 1-15.

77 Ailsa Hunt, «Keeping the Memory Alive: The Physical Continuity of the Ficus Ruminalis», en Memory and Urban
Religion in the Ancient World, ed. por Martin Bommas, Juliette Harrisson y Phoebe Roy (London: Bloomsbury, 2012),
111-128 y Karlis Konrads Vé, «OU se trouvait la lupa Ogulnia? Recherche de topographie et d'idéologie romaines»,
Bulletin de I'Association Guillaume Budé 1 (2012): 148-180.

21



» ou

Romuli, es decir, “templo”, “aposento divino”, y Dién Casio (48.43.4) nos informa indirectamente
de que los pontifices llevaban a cabo algun tipo de actividad ritual en relacién con la cabafia pues
afirma que, entre otros portentos sucedidos en el afio 38 a.C., la casa de Romulo ardid durante
una de estas intervenciones. No hay duda, por tanto, de que se trataba de un lugar considerado
religioso, que podria haber estado consagrado, y este hecho pudo contribuir a que se mantuviera
la estructura de la cabafia de forma intencionada.”®

Qué ritual se desarrollaba exactamente en relacion con la cabafia es dificil saberlo.
Nuevamente es llamativa la ausencia de referencias al respecto en otros autores, y la expresion
del propio Dién Casio, que habla de “cierta actividad religiosa” (lepoupylag twog), es tan
imprecisa y vaga que es dificil pensar que se trataba de una importante y particular celebracion
religiosa en honor de Rdmulo, o algun ritual vinculado a una festividad concreta que involucrara
a la poblacion de Roma. Tampoco parece poder deducirse de aqui un culto al fundador.”” A lo
mejor habria que pensar, mas bien, en algun tipo de procedimiento religioso de los pontifices en
conexion con el cuidado y mantenimiento de la cabafia. En cualquier caso, la cuestion relevante
es como se convirtié una cabafia en la casa de Rdmulo y en un lugar de memoria. Solo hay dos
posibilidades: o se construyé exprofeso como una forma de conmemorar al fundador o bien se
“identificd” una cabafia o sus restos en el Palatino y pasd a convertirse en un lugar protegido y
custodiado por los pontifices. Teniendo en cuenta el silencio de las fuentes sobre una iniciativa
de este tipo y la dindmica anteriormente vista en el caso de las fiestas religiosas, probablemente
la segunda opcion es la mas verosimil.

No hay que olvidar que, desde comienzos de la cultura Lacial, el Palatino fue uno de los lugares
de asentamiento en Roma.®® En él se han encontrado restos arqueoldgicos de las cabafias
circulares que constituian el primer poblamiento permanente. Desde finales de la época de los
reyes las cabafias se fueron sustituyendo por casas aristocraticas construidas en piedra con
cubierta de teja, que se hicieron cada vez mas amplias y lujosas. En este proceso, la poblacién de
Roma, y en concreto la aristocracia, se alejo poco a poco de esa forma de vida rural y comenzé
a ver en las cabafias un signo de antigliedad, la imagen de un pasado originario que se
diferenciaba del presente; y en los restos de una en concreto situada en el Palatino vieron la casa

78 Sjwicki, Chris. «The Restoration of the Hut of Romulus». En The Cultural Role of Architecture: Contemporary and
Historical Perspectives, ed. por Paul Emmons, Jane Lomholt y John Shannon Hendrix (London-New York: Routledge,
2012), 22-25.

79 Algunos autores lo dan por supuesto como Patrizio Pensabene, «Casa Romuli sul Palatino», Rendicontti della
Pontificia Accademia Romana di Archeologia 43 (1990-91): 156-162, quien habla de un heroon en el area suroccidental
del Palatino, dedicado a Rdmulo y compuesto por la cabafia y un posible altar o columna que identifica con el
auguratorium que las fuentes antiguas localizan en esa zona de la colina. También considera que en el Comicio habria
otro heroon de Rémulo que las fuentes han transmitido como su tumba, de la que ya hemos hablado con anterioridad.
80 Shelly Hales, «Republican Houses», en A Companion to the Archaeology of the Roman Republic, ed. por Jane DeRose
Evans (Malden, Massachusetts: Wiley Blackwell, 2013), 51-52.

22



en la que habia vivido Rémulo.?! Es entonces cuando los pontifices deciden protegerla y repararla
cuando fuera necesario. El mensaje que transmitia esa casa era claro y las fuentes insisten en él:
Roma tenia unos origenes humildes y pobres y de ahi habia conseguido convertirse en un
poderoso imperio que dominaba el mundo.®? Este simbolo no estaba aislado. En realidad, estaba
tejido con un conjunto de elementos que constituian la memoria cultural de Roma, desde los
Lupercalia y los Parilia, a la loba, la cueva del Lupercal y la cabafia de Rémulo. El recuerdo de los
origenes de la ciudad estaba disefiado no tanto para unir a los romanos con un pasado mitico,
como para reforzar la idea de cambio y crecimiento que hacia significativo su dominio como
imperio. También los griegos habian vivido en casas humildes de madera y barro en la Edad de
Hierro, pero preferian recordar otra cosa, su vinculo con un pasado glorioso de dioses y héroes
gue habia contribuido a construir el mundo en el que vivian.

La memorializacién del presente

Como consecuencia del papel que la tumba tenia en el recuerdo del pasado y de la forma que
adoptaba la memoria de los origenes, la memorializacién del presente en Grecia y Roma era
distinta. Abordar en profundidad en este apartado todos sus aspectos seria imposible, y menos
en un articulo que ya de por si se centra en las caracteristicas fundamentales para poder facilitar
la comparacién. Por ello, de nuevo se recurrird a dar una panoramica general y a escoger casos
bien conocidos. En términos generales se puede decir que en el caso griego la importancia de la
tumba vy la nocién de héroe se conjugaron para generar un modelo de conmemoracién que tuvo
un amplio alcance geogréfico y cronoldgico. No queda claro hasta qué punto los griegos creian
que los héroes del pasado y los personajes heroizados en el presente eran semejantes o
simplemente pensaban que los segundos, por haber tenido un papel destacado en la comunidad,
se merecian honores reservados a la antigua generacién heroica. Tampoco puede pensarse en
el culto heroico como un modelo rigido que se aplicaba de forma sistematica para la
conmemoracién contemporanea. No obstante, lo que si puede afirmarse es que las formas de
memorializacion del presente o del pasado mads cercano adoptaron los mecanismos de memoria
ya existentes de forma que se generd una evidente continuidad entre la memoria de los origenes
y del pasado mads reciente. Asi sucedid a partir del siglo VIl a.C. cuando comienza a haber

81 Si no se trata de un error de localizacion, el mismo proceso pudo suceder en el Capitolio donde las fuentes hablan
de otra casa de Rédmulo también como construccién antigua de materiales perecederos (Vitrubio 2.1.5; Seneca,
Controversias 2.1.5 y Macrobio, Saturnales 1.15.10). Esta segunda casa podria haber “surgido” en el proceso de
renovacién urbanistica del Capitolio en época de Augusto segin André Balland, «La Casa Romuli au Palatin et au
Capitole», Revue des Etudes Latines 62 (1984): 75-76.

82 Por ejemplo, Séneca, Controversias 1.6.4y 2.1.5 o Valerio Maximo 2.8. Catharine Edwards, Writing Rome. Textual
approaches to the city (Cambridge: Cambridge University Press, 1996), 30-43. Sobre el reflejo de ese discurso en Tito
Livio ver Ana Mayorgas, «Humilis multitudo. Pobrezay riqueza en las narraciones sobre el origen de Roma», en Pobreza
en el mundo antiguo. XI Coloquio internacional de Historia Antigua, ed. por Francisco Marco Simdn, Francisco Pina
Polo, y José Remesal Rodriguez (Barcelona: Universitat de Barcelona, 2022), 100-104.

23



testimonios de la concesion de honores especiales a determinados personajes de la comunidad
como atletas, poetas, magistrados o pensadores. Se erigian estatuas suyas en la ciudad, se les
concedia el derecho de proedria (asientos reservados en el teatro), se celebraban comidas en su
honory, una vez muertos, recibfan culto en sus tumbas o en algun lugar sagrado.®® Se trataba de
una iniciativa de la comunidad que surgia normalmente tras la muerte de estos personajesy que
tenia la finalidad de reconocer la relevancia que habian tenido para la ciudad hasta el punto de
poder ser considerados o tratados como héroes.

Resulta interesante constatar que los logros de atletas y poetas eran considerados dignos de
un estatus heroico, aunque sin duda es el ambito politico y militar el que ocupa un mayor espacio
en lamemorializacion del presente. Un caso relevante es el de los fundadores de colonias.®* Gran
parte de la informacién que tenemos sobre este fendmeno proviene de las fuentes escritas a
partir del siglo V a.C. y no tanto de la arqueologia. En esencia es una reproduccién de la tradicién
gue, ya hemos visto, existia en la Grecia continental, donde los origenes de la comunidad se
vinculaban a héroes miticos. En ese caso, sin embargo, se recurria en ocasiones a personajes
miticos y otras veces a fundadores historicos (oikisteai), lo que nuevamente indica que no parece
establecerse una clara distincién entre unos y otros. No hay que olvidar, ademds, que los
discursos sobre el origen de estas colonias se generaron o moldearon retrospectivamente segun
se repensaban las distintas comunidades civicas.®® En época cldsica, momento en el que tenemos
un mayor numero de fuentes escritas contempordaneas, podemos ver ejemplos de estos cambios
y cémo afectaban a la memoria del origen de la comunidad. Un caso bien conocido es el de la
ciudad de Anfipolis, al norte del Egeo en territorio del reino de Macedonia. En origen era una
ciudad macedonia hasta que los atenienses la conquistaron en 437-436 a.C., establecieron una
colonia y le dieron el nombre por el que es conocida. Anfipolis prosperd y se convirtié en un
punto estratégico ateniense importante, por lo que no es extrafio que en la Guerra del
Peloponeso dicho enclave tuviera un papel destacado. De hecho, conocemos bien la campafia
del general espartano Brasidas, que culmind con éxito en 423 a.C. y acabd con la carrera militar
de Tucidides al no ser capaz de auxiliar a los anfipolitanos a tiempo.®® Poco después el propio
Brasidas murié en batalla y Tucidides afirma que los habitantes de Anfipolis destruyeron aquellos
edificios que recordaban al fundador ateniense de la colonia, Hagndn, y enterraron con una

83 Bruno Currie, Pindar and the Cult of Heroes (Oxford: Oxford University Press, 2005), 120-158, para el caso de los
atletas y en general Christopher P. Jones, New Heroes in Antiquity. From Achilles to Antinoos (Cambridge,
Massachusetts: Harvard University Press, 2010).

84 Iran Malkin, Religion and colonization in ancient Greece (Leiden — New York: Brill, 1987), 92-113; y «Exploring the
Concept of "Foundation": A Visit to Megara Hyblaia», en Oikistes. Studies in Constitutions, Colonies, and Military Power
in the Ancient World. Offered in Honor of A. J. Graham Gorman, ed. por Vanessa B. Gorman y Eric W. Robinson (Leiden:
Brill, 2002), 195-225.

85 Jonathan Hall, «Foundation Stories», en Greek Colonization. An Account of Greek Colonies and Greek Settlements
Overseas, ed. por Gocha R. Tsetskhladze (Leiden — Boston: Brill, 2008), 388-411.

86 Tucidides, Guerra del Peloponeso 5.11.1.

24



ceremonia publica los restos de Brasidas cerca del agora. No solo eso, también comenzaron a
hacer sacrificios en su honor “como si fuera un héroe” (w¢ fpwl), organizaron unos juegos
anuales y pasaron a considerarle “como el fundador” (wg oikiotf}) de la ciudad. Esta nueva
memoria, que pretendia borrar el recuerdo de la original fundacién ateniense, muy
probablemente vino motivada por el cambio politico de un sistema democrético a otro
oligarquico que se habia producido con el control espartano de la colonia.” EI ejemplo de
Anfipolis no solo revela el tratamiento heroico que podia recibir un magistrado en Grecia.
También muestra cémo ese recuerdo, unido a un olvido intencionado, podia genera una nueva
memoria cultural para la comunidad, es decir, una conmemoracién que establecia un nuevo
origen para los anfipolitanos, quienes decidieron tratar a Brasidas como el fundador de la ciudad.

La creacion de una nueva memoria que revisa y repiensa el pasado no es un hecho exclusivo
de Anfipolis. Existen otros ejemplos en los que la concesion de honores heroicos a personajes
destacados supuso una interpretacién muy particular del pasado reciente que iba acompafiada
de un olvido. Es el caso de los atenienses Harmodio y Aristogitén. En 514 a.C. esta pareja de
amantes planed, por motivos personales seguin indican las fuentes, el asesinato de los hijos de
Pisistrato, que por entonces gobernaban la ciudad de Atenas.®® Hiparco, el menor de los
hermanos, no habia permitido a la hermana de Harmodio participar como canéfora en la fiesta
de las Panateneas. El atentado fue un fracaso, pues solo murié Hiparco, Harmodio fue asesinado
por la escolta de los tiranos y Aristogiton hecho prisionero y posteriormente ejecutado. El
gobierno de Hipias, el hijo mayor de Pisistrato, continud, de forma si cabe mas opresiva, sobre el
resto de los atenienses, hasta que unos afios después una fuerza espartana consiguié expulsarlo
del poder. La intervencién espartana no solo libré a Atenas de la tirania, sino que desencadend
un proceso de redefinicidn politica en la ciudad que terminaria con las reformas de Clistenes y el
comienzo de un sistema democrdtico de gobierno. En resumen, el acto de Harmondio vy
Aristogitén no solo no pretendia mejorar la vida de los atenienses, sino que no tuvo ningun
impacto en el fin de la tirania en Atenas. Sin embargo, de forma retrospectiva los atenienses no
lo vieron asi. Consideraron que los dos amantes habian entregado su vida por el bien de la
comunidad en defensa de la libertad y de la democracia. De esta forma, mientras Clistenes
paraddjicamente solo recibié un enterramiento publico como sucedia con muchos otros
representantes de la ciudad, los dos amantes fueron conmemorados como héroes.®® Tuvieron
una tumba mantenida a cargo de la ciudad y ademas recibian culto anualmente por parte del

87 Matt Simonton, «The Burial of Brasidas and the Politics of Commemoration in the Classical Period», American
Journal of Philology 139, n2 1 (2018): 1-7.

88 Tucidides, Guerra del Peloponeso 6.54-59 y Aristételes, Constitucidn de los atenienses 18.2.

89 Thomas, Oral Tradition and Written Record in Classical Athens..., 257-261; Anderson, The Athenian Experiment...,
197-211;y Greg Anderson, «Why the Athenians forgot Cleisthenes: Literacy and the politics of remembrance in ancient
Athens», en Politics and Orality. Orality and Literacy in Ancient Greece 6, Mnemosyne Supplements 280, ed. por Craig
Cooper (Leiden — Boston: Brill, 2007), 107-110.

25



arconte polemarco. Como complemento, se mandd construir un conjunto escultdrico que los
representaba a los dos con unas dimensiones superiores a las humanas, monumento que fue
situado en el centro del Agora.® Se trata de una de las esculturas griegas mas famosas, que nos
ha llegado a través de una copia romana. Sabemos que fue una obra de Critio y Nesiontes y que
se instald en el Agora en 477 a.C. Con esta forma de recuerdo Harmodio y Aristogitén elevaron
su estatus a la altura del de Teseo al ser conmemorados como héroes. Es mads, adquirieron un
papel relevante como representantes de la libertad y de la democracia ateniense, como también
lo hizo el propio Teseo, al que ya en el siglo V a.C. se le consideraba responsable del sistema
democratico de Atenas.’

Podemos concluir, por lo tanto, que la memorializacion del presente en Grecia a través del
culto heroico, de alguna forma, igualaba el presente al pasado y ademas podia contribuir a
generar una nueva memoria cultural para la comunidad, ya se tratara de un nuevo comienzo
para la colonia de Anfipolis con el culto a Brasidas o de un origen para la democracia ateniense
gue se hacia remontar al pasado mitico y encontraba martires en aristdcratas que habian caido
en su enfrentamiento personal con los tiranos. Un Ultimo caso mostrard que esta forma de
conmemorar el presente no estaba destinada exclusivamente a personajes individuales, sino
que, en el contexto de la democracia ateniense, se considerd adecuado extenderlo a la
comunidad masculina en casos excepcionales. Una de esas excepciones fue la batalla de Maratén
de 490 a.C. en el contexto de la primera guerra médica. Unos doscientos atenienses murieron
en ese enfrentamiento militar que evito el primer intento efectivo de conquistar Grecia por parte
del Imperio persa. Todos ellos fueron enterrados en el campo de batalla en un gran tumulo
rodeado por estelas y considerados héroes porque habian salvado Atenas de la destruccion
persa. El sitio se convirtid en un lugar de memoria.®? Poco después de las guerras médicas, los
atenienses comenzaron a repatriar las cenizas de los ciudadanos que morian en contexto bélico
para ser enterrados en una zona del Cerdmico.”® Recibian asi un enterramiento publico. Se

%0 Michael W. Taylor, The Tyrant Slayers: The Heroic Image in Fifth-Century B.C. Athenian Art and Politics (Salem, New
Hampshire: Ayer Company Publishers Inc., 1991), 1-21. Sobre la historia de las estatuas ver Vincent Azoulay, Les
Tyrannicides d'Athénes. Vie et mort de deux statues (Paris: Seuil, 2014).

91 Anderson, «Why the Athenians forgot Cleisthenes: Literacy and the politics of remembrance in ancient Athens»,
112-119, quien considera que el propio Clistenes y su entorno serian los primeros responsables de esta nueva
dimension de Teseo para presentar su reforma como una recuperacién de pasado y no como algo radicalmente nuevo.
92 James Whitley, «The monuments that stood before Marathon. Tomb cult and hero cult in Archaic Attica», American
Journal of Archaeology 98, n2 2 (1994): 213-230. Para un analisis detenido de la memoria de la batalla de Maratén ver
Proietti, Prima di Erodoto..., 278-299.

93 Sobre la practica de la repatriacion ver Cezary Kucewicz, Treatment of the War Dead in Archaic Athens, The: An
Ancestral Custom (Bloomsbury Classical Studies Monographs) (London-New York: Bloomsbury Academic, 2022); y
David M. Pritchard, «Honouring the War Dead in Democratic Athens», en Democracy and Salamis: 2500 Years After
the Battle That Saved Greece and the Western World, ed. por Emmanouil M. Economou, Nicholas N. Kyriazis y
Athanasios Platias (Heidelberg: Springer, 2022), 285-305. Sobre la conceptualizacién de esta zona de enterramiento
ver Giorgia Proietti, Giorgia Proietti, «Ancient reality, modern perceptions. A status quaestionis on the Athenian so-

26



organizaba un funeral en su honor en el que un magistrado destacado pronunciaba un discurso
funebre y se celebraban competiciones atléticas. El mismo procedimiento se seguia al afio
siguiente con los nuevos fallecidos en guerra. Como se suele destacar, este reconocimiento no
era otra cosa que la extension de un privilegio aristocratico al conjunto de la comunidad
masculina que entregaba su vida por la ciudad. Pero con el tiempo se desarrolld un culto
especifico para el colectivo de estos combatientes. Asi, en época helenistica, estan atestiguadas
procesiones y sacrificios en su honor en una fecha concreta del calendario. La conmemoracion,
de nuevo, les situaba al nivel de los héroes.* Por otro lado, y hasta donde podemos saber, los
discursos funebres anuales eran algo mas que un recuerdo de los caidos en batalla, pues se
utilizaba la ocasidn para celebrar el pasado mitico y el presente de Atenas, lo que suponia situar
a los caidos en combate en una linea directa de descendencia con respecto a los héroes del
pasado.®

En ocasiones se ha visto una estrecha relacion entre el sistema politico democratico, la
extension de los honores heroicos a los ciudadanos que morian defendiendo la ciudad y los
discursos funebres en honor de estos y en alabanza de toda la comunidad. Pero no hay que
olvidar que la conmemoracién de los muertos en batalla no era un fendmeno exclusivo de las
democracias en el mundo griego.?® Por otro lado, es igualmente interesante comprobar que,
independientemente del sistema politico, la evolucion del culto heroico en Grecia fue hacia una
mayor extensiéon y no hacia una reduccién, a pesar de que las democracias fueron
languideciendo. En efecto, la época helenistica es testigo de dos fendmenos paralelos de sumo
interés con respecto a la memorializacion del presente. Por un lado, se genera un culto real para
los reyes que va mas allda de la antigua heroizacién, porque suponia elevar la figura de los
monarcas a la altura, no ya de los héroes, sino de los dioses. El culto mas extendido y longevo
fue légicamente el de Alejandro Magno porque sus hazafias como conquistador del Imperio

called 'demosion sema' as a (non) National Military Cemetery», Pelargos 4 (2023): 125-143; y «The Athenian
‘demosion sema’ or ‘mnema’: problems of definitions? De-toponimizing Thuc. 2.34.5 and Paus. 1.29.4», Gerion 42, n?
1(2024): 9-21.

9 Sobre las competiciones atléticas en honor de los muertos en batalla ver Giorgia Proietti, «Annual Games for War
Dead and Founders in Classical Times: Between Hero-Cult and Civic Honors», Nikephoros 27 (2014): 199-213. Sobre
su estatus heroico ver Elena Franchi y Giorgia Proietti, «Commemorating War Dead and Inventing Battle Heroes:
Heroic Paradigms and Discursive Strategies in Ancient Athens and Phocis», en Ancient Warfare: Introducing Current
Research, ed. por Geoff Lee, Helene Whittaker y Graham Wrightson (Cambridge: Cambridge Scholars Publishing,
2015), 231-237.

9 Nicole Loraux, La invencion de Atenas. Historia de la oracidn funebre en la ciudad cldsica (Madrid: Katz, 2012). Para
una revision del tema desde el punto de vista de la memoria ver Giorgia Proietti, «Beyond the 'Invention of Athens'.
The 5th Century Athenian 'Tatenkatalog' as Example of Intentional History», Klio 97, n® 2 (2015): 1-23.

% Para una visién de conjunto actualizada ver Giorgia Proietti, «La conmemoracién de la guerra y los caidos en la
Atenas cldsica, y mas alla. Un ejemplo de enriquecimiento mutuo entre los estudios sobre la memoria y la historia
antigua», Revista Ciencias y Humanidades XVIII, n2 2 (2024): 19-44.

27



persa estaban por encima de cualquier logro de sus sucesores.’’” Por otro lado, y de forma
paralela, comienza la consideracién de los familiares fallecidos como “héroes”. El fendmeno estd
atestiguado especialmente a través de la epigrafia. En ella se observa una extension del término
para referirse a los muertos —similar, por tanto, a los Manes romanos—y también un aumento
de los monumentos funerarios privados. En algunos casos ademas se puede testimoniar una
iniciativa familiar, y no ya civica, para organizar un culto en honor de esos “héroes” familiares.
No se puede considerar una practica mayoritaria, pero su mera existencia marca un claro
distanciamiento con respecto a la heroizacién de épocas anteriores.®® Se podria decir, en
resumen, que el periodo helenistico significa un ascenso en las aspiraciones de los griegos a tener
una memoria mantenida de forma ritual: los gobernantes pretendian ahora medirse con los
dioses, no con los héroes, mientras que el resto de la poblacion se conformaba con acercarse al
estatus heroico.*

Si nos preguntamos por las formas de memorializacién del presente en Roma, el panorama
de nuevo es significativamente distinto. Las concepciones religiosas romanas no consideraban
ningun estatus intermedio entre la naturaleza divina y la humana que permitiera consagrar
determinadas fiestas o dedicar alguna actividad ritual a la memoria de aquellos personajes que
sobresalieran en su actividad publica por encima del resto. No existian ejemplos miticos que
imitar a este respecto. Por otro lado, no habia ninguna tradicién que convirtiera la tumba
individual en un lugar de memoria colectiva. La conmemoracién funebre anual se mantenia en
los limites familiares. Sin embargo, la muerte de un politico, de un senador, se considerd lo
suficientemente relevante como para transformarse en un acontecimiento de referencia para
toda la comunidad.’® Asi, en algin momento las procesiones funebres, que tenian su destino
final en la tumba en una ceremonia privada, comenzaron a hacer una parada en el Foro Romano,
en concreto en la tribuna de los oradores, los Rostra, para que un familiar cercano, el hijo mayor
si era posible, diera un discurso en honor al fallecido. Conocemos con cierto detalle esta fase
publica del funeral gracias a la descripcion que hizo Polibio (6.53-54).1°? Uno de los elementos

97 Angelos Chaniotis, «The Divinity of Hellenistic Rulers», en A Companion to the Hellenistic World, ed. por Andrew
Erskine (Malden, Massachusetts: Blackwell, 2003), 434-437.

98 Ekroth, «Heroes and hero-cults», 112-113.

9 Los honores equivalentes a los dioses se concedian especialmente a los reyes helenisticos, pero no exclusivamente.
George H.J. Carleton, Isotheoi Timai: The creation of the concept and practice of divine-like honours in the Greek cities
of the late 5th and early 4th centuries BC. Doctoral dissertation (London: King's College London, University of London,
2002).

100 Francisco Pina Polo, «lLa celebraciéon de la muerte como simbolo del poder en la Roma republicana», en
Ceremoniales, ritos y representacion del poder, coord. por Silke Knippschild, Victor Minguez Cornelles y Heinz-Dieter
Heimann (Castellén de la Plana: Universitat Jaume |, 2004).

101 E| estudio mas detallado del funeral aristocratico sigue siendo el de Harriet I. Flower, Ancestor masks and
aristocratic power in Roman culture (Oxford: Clarendon Press, 1996), 91-127; y Javier Arce, Memoria de los
antepasados (Madrid: Electa, 2000). Mas recientemente Erico Montanari, Fumosae Imagines. Identita e memoria
nell’aristocrazia repubblicana (Roma: Bulzoni Editore, 2009), 39-69.

28



clave para entender la relevancia de los funerales aristocraticos es que en ellos no solo se
recordaba a la persona recientemente difunta, sino también a sus antepasados. Junto con el
muerto, que era expuesto en la tribuna, una serie de actores para la ocasién se cubrian la cara
con las mascaras de cera de los antepasados y vestian la toga correspondiente al mérito superior
gue hubieran obtenido en vida cada familiar, incluida la toga bordada en oro del triunfador. Esas
mascaras, que eran privilegio exclusivo de la élite, pretendian ser retratos veridicos de los
miembros de la familia.’®? Los actores debian tener la altura y complexion del antepasado en
cuestién, e iban ademas acompafiados de lictores y fasces como habia sucedido en vida. La
comitiva se situaba en los Rostra de cara al publico y el hijo del difunto rememoraba por orden
los méritos (cargos y éxitos militares) que habian alcanzado cada uno de ellos. Todos estos
elementos contribuian a favorecer el recuerdo de los éxitos de los miembros de la familia, que
debian ser recordados de memoria por el orador hasta que a finales del siglo Ill a.C. comenzaron
a ponerse por escrito estos discursos que se conocen como laudationes funebres.

La parte publica del funeral aristocratico se convertia asi es un espectaculo impresionante sin
equivalente en el Mediterraneo antiguo.'® Una representacion teatral del poder de la familia
gue se media en magistraturas y éxitos militares, es decir, en el servicio a Roma. Como persona
ajena a la cultura romana no es extrafio que los funerales impresionaran a Polibio, mientras que
los autores romanos, acostumbrados a ellos desde la infancia, no les prestaron mucha atencién.
Polibio destaca dos aspectos especialmente. Por un lado, les atribuye un marcado valor
educativo para las jévenes generaciones, es decir, para la formacion de los jovenes aristécratas
gue debian imitar los ejemplos de aquellos antepasados que eran un referente colectivo de
éxito.2%* Por otro lado, insiste en que toda la comunidad compartia una misma emocion (yiveoBat
ouumaBelc) y que el duelo no era exclusivamente familiar sino de toda la ciudad (kowov to0
5Auov).1% Sin duda, uno de los elementos méas interesantes de estos funerales aristocréticos es
precisamente la conversion de lo privado en publico. En principio el funeral era organizado
enteramente por la familia y terminaba con el enterramiento como un acto privado en el que
solo participaban familiares y allegados.® El orador es el hijo del difunto y no un magistrado o
senador, como sucede en la oracion funebre ateniense. Sin embargo, la eleccién de los Rostra

102 | as mascaras se guardaban en armarios en el atrio de la casa, y eran exhibidas y decoradas durante algunas
festividades seguin indica Polibio (6.53.6); Flower, Ancestor masks and aristocratic power..., 16-59 y 206-211.

103 Harriet |. Flower, «Spectacle and Political Culture in the Roman Republic», en The Cambridge Companion to the
Roman Republic, ed. por Harriet |. Flower (Cambridge: Cambridge University Press, 2004), 322-325.

104 Es la misma idea que transmite Salustio sobre las mascaras funerarias en La guerra de Yugurta 4-9. Sobre el valor
de la ejemplaridad en la cultura romana Rebecca Langlands, Exemplary Ethics in Ancient Rome (Cambridge: Cambridge
University Press, 2018); y Matthew Roller, Models from the Past in Roman Culture. A World of Exempla (Cambridge:
Cambridge University Press, 2018).

105 polibio 6.53.3-4; Mayorgas, La memoria de Roma..., 55-59; Montanari, Fumosae Imagines..., 39-46.

106 Aunque excepcionalmente en alguna ocasion el Senado se hizo cargo del funeral. Arnold J. Toynbee, Death and
Burial in the Roman World (London: Thames and Hudson, 1971), 55-56; y Arce, Funus Imperatorum..., 25-26.

29



en el centro politico de la ciudad como el lugar para la celebracidén y el acompafiamiento de los
antepasados como magistrados y rodeados de todas las insignias del poder que tuvieron en vida
pretendian reclamar la atencion de la comunidad para destacar el papel publico que habian
tenido estos personajes.

El funeral aristocratico era asi un reflejo coherente del sistema politico republicano, que
descansaba en el liderazgo de una élite formada por familias e individuos cuyo mérito residia en
el servicio a Roma. Que existia una estrecha relacion entre ambos lo demuestra el hecho de que,
a la par que cambio la forma de gobierno, el funeral se transformd.1%” El enterramiento de
determinados personajes como Sila o César se convirtié ya en un asunto publico y sentd el
precedente del funeral imperial que pasé a ser enteramente un espectdculo para la comunidad.
El momento decisivo dejo de ser el discurso en los Rostra, aunque se siguié celebrando. Ahora la
procesion continuaba hasta el Campo de Marte donde se situaba la pira funeraria. Es el rito de
la incineracién, que antes era privado, el que se convirtid6 ahora en un espectaculo y ritual
publico, que culminaba con la liberacion de un aguila que ascendia a los cielos como simbolo del
nuevo estatus divino del emperador, al que se habia llegado gracias a un decreto del Senado.'®
El ritual de la incineracién imperial se hizo cada vez mas elaborado y complejo con la construccion
de artisticas y espectaculares piras funerarias que desaparecian consumidas por el fuego.®® De
forma paralela, el funeral de la aristocracia languidecid. Dejaron de exhibirse las mascaras
funebres y el discurso pasd a pronunciarse directamente en el cementerio. Es decir, se recluyo
por completo en |a esfera privada.!'® Es el precio que tuvo que pagar la aristocracia en la ciudad
de Roma. Por el contrario, en el resto del territorio del imperio los funerales de la élite local
tuvieron un reconocimiento y exhibicién publica sin cortapisas.

Fuera del dmbito funerario, la aristocracia romana tenia otras formas de memorializar el
presente inmediato que fueron desarrollandose y amplidndose conforme los éxitos militares y la
extension del imperio convirtieron a Roma en la potencia dominante del Mediterrdneo.'*! El
desfile del triunfo tenia un claro objetivo religioso en origen, como procesién militar en honor de
Jupiter Optimo Maximo para obtener una sancién a la actuacién del ejército romano y de su

107 John Bodel, «Death on Display: Looking at Roman Funeral», en The Art of Ancient Spectacle, ed. por Bettina
Bergmann y Christine Kondoleon (Washington DC: National Gallery of Art, 1999), 259-281.

108 |ttai Gradel, Emperor Worship and Roman Religion (Oxford: Clarendon Press, 2002), 261-320.

109 Arce, Funus Imperatorum..., 140-157; Javier Arce, «<Roman imperial funerals in effigie», en The Emperor and Rome.
Space, Representation, and Ritual, ed. por Bjérn C. Ewald y Carlos F. Norefia (Cambridge: Cambridge University Press,
2010), 309-324; y Eve D’Ambra, «The imperial funerary pyre as a work of ephemeral architecture», en The Emperor
and Rome. Space, Representation, and Ritual, ed. por Bjorn C. Ewald y Carlos F. Norefia (Cambridge: Cambridge
University Press, 2010), 289-308.

110 Bodel, «Death on Display: Looking at Roman Funeral», 271-272.

111 Para una vision de conjunto, Karl-Joachim Holkeskamp, «History and Collective Memory in the Middle Republic»,
en A Companion to the Roman Republic, ed. por Nathan Rosenstein y Robert Morstein-Marx (Malden, Massachussetts:
Blackwell, 2006), 478-495.

30



general, quienes ya de por si estaban sometidos a una serie de rituales que aseguraban su
correcta actuacion de cara a los dioses.*? Sin embargo, generaba una memoria efimera en el
tiempo, que no se repetia, aunque sabemos que en ocasiones podia ser reproducida en otros
medios como imagenes que decoraban objetos domésticos, relieves o pinturas.''* A cambio, las
multiples conquistas militares lo convirtieron en un espectdculo usual en la ciudad de Roma que
se transformo de procesion religioso-militar a escaparate del poder y dominacién de Roma en el
Mediterrdneo por el desfile de las tropas y del botin de guerra.!'* Junto con el triunfo se
desarrollaron los monumentos militares como estatuas, columnas o arcos, que en este caso si
eran duraderos y servian como memoria a largo plazo de la gloria de esos triunfadores, aunque
estaban alejados de cualquier contexto ritual. Por Ultimo, cabe destacar un ultimo elemento, la
construccién de templos. En época republicana se multiplicaron el nimero de templos surgidos
como una promesa que el general hacia a una divinidad en el contexto de una campafia militar
o por recomendacion de los Libros Sibilinos. Como sucede con el triunfo y los monumentos, la
iniciativa era individual, aunque tuviera en Ultima instancia el refrendo del Senado. El dia de la
dedicacion del templo se convertia en la fecha oficial de su aniversario y en dicha celebracién
anual estaba presente el recuerdo del magistrado que habia dedicado y consagrado el templo,
aunque en ocasiones podia tratarse de dos personas distintas. Poco sabemos de como
exactamente se concretaba este recuerdo, pero sin duda tenia la suficiente relevancia como para
que Augusto decidieron rededicar un numero importante de templos en Roma haciendo
coincidir incluso la nueva consagracién con la fecha de su cumpleafios, el 23 de septiembre.!®®
En resumen, se puede afirmar que en Roma la falta de relevancia de la sepultura hasta finales de
la Republicay la inexistencia de la figura heroica hizo que la memorializacion del presente tuviera
una vinculacién menos directa con el ritual y la tumba. La llegada de una nueva forma de poder
unipersonal en la figura del emperador cambid significativamente el panorama con la aparicion
de los mausoleos y el culto imperial.

Conclusiones

Probablemente la conclusidon general mas relevante que se puede extraer de todo lo dicho
anteriormente es que, mientras en Grecia la relacién entre culto, rito y memoria es claray directa
desde la Edad de Bronce, en Roma la relacién es mucho mas tenue e indirecta, aunque no

112 J6rg Rupke, Peace and War in Rome. A Religious Construction of Warfare (Stuttgart: Franz Steiner Verlarg, 2019),
23-31.

113 Djane Favro, «Moving Events: Curating the Memory of the Roman Triumph», en Memoria Romana. Memory in
Rome and Rome in Memory, ed. por Karl Galinsky (Ann Arbor, Michigan: University of Michigan Press, 2014), 93-99.
114 1da Ostenberg, Staging the World. Spoils, Captives, and Representations in the Roman Triumph (Oxford: Oxford
University Press, 2009).

115 Erjc Orlin, «Augustan Reconstruction and Roman Memory», en Memory in Ancient Rome Early Christianity, ed. por
Karl Galinsky (Oxford: Oxford University Press, 2016), 115-124.

31



inexistente, antes del siglo | a.C. Esta diferencia viene marcada por varios factores. El primero es
la relevancia de la tumba como forma de recuerdo. Grecia tenia una larga tradicion que sirvié
como referente hasta el punto de que las tumbas de la Edad de Bronce fueron conocidas y
revisitadas en épocas posteriores. La Edad de Hierro supone un hiato por la desaparicién de las
élites micénicas y del sistema palacial. Sin embargo, en la memoria no desaparecio la idea de que
el recuerdo de los grandes personajes se materializaba en una tumba conspicua. Es lo que
demuestra el ejemplo de Lefkandi, aunque la incapacidad de mantener una jefatura continuada
en el tiempo, al contrario que en época micénica, hizo este fendmeno inestable. No obstante, el
ejemplo se perpetud. La idea de que el recuerdo de un personaje importante pasa por la
existencia de una tumba visible se mantuvo a lo largo de la historia griega, ya sea con respecto a
figuras individuales como Teseo, cuyos huesos hubo que recuperar en la isla de Esciros, o grupos
como los héroes de Maratdn. Para los romanos era, sin embargo, algo ausente en su tradicién,
que solo surge en los Ultimos siglos de la Republica, muy probablemente como consecuencia del
contacto con Grecia. La tumba era, sin duda, importante, como se ve en la atribucién que tenia
el Pontifice Maximo sobre la gestion de los cementerios y de los espacios que podian dedicarse
al enterramiento. También existian fechas relevantes en el calendario, mas significativas
posiblemente que en el caso griego, en las que se recordaba a los muertos (Parentalia), o se
protegian contra sus espiritus malignos (Lemuria). Pero se trataba de una memoria privada en la
gue nadie quedaba individualizado de cara a la comunidad y la tumba no se utilizaba como forma
de perpetuar el recuerdo hasta fines de la Republica. La movilidad de los romanos sobre el
territorio en época del Bronce y la cambiante ubicacién de los lugares de enterramiento en época
Lacial los llevé a no considerar la tumba como un lugar publico de memoria. La incertidumbre y
escasez de datos sobre las tumbas de personajes como Rémulo, Tarpeya o Acca Larencia
demuestran que no existia una tradicién al respecto y que, por influencia griega, como decimos,
se suplié esta carencia con una “reflexiéon” anticuaria. El salto durante el ultimo siglo de la
Republica y en época imperial es, asi, formidable. Los romanos pasaron de no saber dénde
estaban enterrados sus reyes a construir espectaculares mausoleos para sus emperadores.

La memoria de los origenes comparte un mismo rasgo en Grecia y Roma en los periodos
arcaico y clasico/republicano. En ambos casos se reutilizan determinados rituales ya existentes
para transmitir una vision particular de origen de la comunidad. En el caso de Atenas, tanto
Erecteo como Teseo y los rituales a ellos asociados son anteriores a que los atenienses
desarrollaran un discurso sobre su identidad. El caso de Teseo es especialmente destacable,
porque su origen muy probablemente estd en la esfera de la memoria aristocratica hasta que en
el siglo V a.C. la comunidad civica se lo apropia y lo convierte, ademas, en el héroe creador de la
democracia. Lo mismo puede decirse de la fiesta de los Parilia y los Lupercalia, que pasaron de
ser en esencia una fiesta del ganado a representar el momento de la fundacién y el entorno
salvaje en el que se criaron los gemelos. Sin embargo, aqui terminan las similitudes. En el caso

32



ateniense ese pasado tenia como protagonistas a personajes miticos, heroicos, que acercaban el
origen de la ciudad a la esfera divina y, por ello, el culto iba dirigido a sus propias personas. Por
el contrario, en el caso de Roma, sin dioses ni héroes interviniendo en la formacion de la ciudad
o en la configuracién de su sistema politico, la memoria cultural tuvo un soporte ritual tangencial.
La celebracién no se basaba en el culto al fundador o al antepasado gentilicio sino en rememorar
el origen humilde de la ciudad que representaban las fiestas de pastores y la cabafia de Rémulo.
Asi, mientras los atenienses anulaban el tiempo y el cambio haciendo de Teseo el padre de la
democracia, los romanos ponian el acento en la distancia econdmica y organizativa que les
diferenciaba de ese grupo de pastores que se encontraba en los origenes de la ciudad. Es cierto
que los dioses no estaban muy lejos. Rdmulo era hijo de Marte y este habia asegurado su
supervivencia gracias a la loba, pero ahi terminaba toda la intervencion divina; y el fundador, a
pesar de ser teéricamente semidivino, no fue objeto de un culto propio. Es lo que demuestra su
asimilacién a otra divinidad, Quirino. Esta identificacion, que como vimos es dificil de datar,
perseguia realzar la figura del fundador a un estatus divino completo. Aunque lo conocian, no
aplicaron el modelo griego del culto heroico, que no requeria ninguna asimilacién y si un culto
especifico dedicado a Rémulo. Eso no llegd a suceder. Pero algunos elementos del modelo
rondaban por la imaginaciéon romana o por la imaginacién de algunos romanos como Varrén que
buscd la tumba de Rémulo en el Foro de la ciudad igual que estaba la de Teseo en el Agora de
Atenas.

Por ultimo, como consecuencia de una apreciacién dispar de la tumba y de los origenes de la
comunidad, la memorializaciéon del presente también tiene marcadas diferencias en Grecia y
Roma en el periodo analizado. En el caso heleno hay una clara continuidad del modelo heroico
que se utiliza para destacar y recordar a personajes significativos para la comunidad o a
colectivos relevantes como los muertos en combate atenienses. El modelo nuevamente anula la
diferencia entre pasado y presente y convierte a conciudadanos, si no estrictamente en héroes,
si en merecedores de honores idénticos a los que recibian los héroes del pasado. La linea de la
conmemoracién les unia con el origen. Esta “politica de la memoria” estaba, ademas, respaldada
por toda la comunidad y eran las instituciones civicas las encargadas de otorgar esos honores:
una tumba, un culto, una competicién. La aparicion de los reyes helenisticos supuso un cambio
significativo. Los elementos de la conmemoracidon eran los mismos, pero ahora estos monarcas
aspiraban a ser considerados dioses por si mismos y no simplemente héroes, en un momento en
el que el término “héroe” comenzd a ampliar su significado para designar también a los muertos,
equivalente a los Manes romanos. Por el contrario, en el caso de Roma, la memorializacion del
presente en época republicana nada tiene que ver con la forma en que se recordaba el pasado.
No se organizan ni celebraciones ni culto en honor de ningun personaje destacado antes de la
divinizacion de César en 42 a.C. Tampoco la ciudad tiene la iniciativa a la hora de memorializar el
presente. En consonancia con un sistema aristocratico competitivo como lo era el romano

33



republicano, los generales tenian la iniciativa de solicitar el triunfo o de prometer un templo a
una divinidad en un contexto bélico. Igualmente, cada familia debia encargarse del funeral y de
erigir los monumentos que creyera necesarios para los suyos. Todo ello debia tener el respaldo
y el visto bueno del senado, pero la iniciativa no era de esta institucién. El funeral es un buen
ejemplo de cdmo un acto privado organizado por la familia reclamaba una repercusion publica a
través de la ocupacion del espacio politico que era el Comicio y los Rostra. Pero se puede decir
lo mismo del triunfo o de los nuevos templos construidos. Por otro lado, aqui la relacion con el
rito es mas indirecta, pero no inexistente, pues esa forma de memorializacion implica la
participacion en el ritual o la contribucién a la creacién de un nuevo rito. Si en el caso griego la
memorializaciéon del presente tiene una linea progresiva ascendente de época clasica a época
helenistica, en el caso de Roma el salto es cualitativo con la llegada del Imperio. El culto y los
mausoleos imperiales promueven una nueva dindmica de generacion de memoria, que nada
tenia que ver con la tradicién republicana y en la que es dificil no ver una clara influencia del
mundo griego.

La comparacion entre la memoria en Grecia y en Roma pone de manifiesto que, a pesar de la
cercania de ambas culturas, tenian formas distintas de recordar su pasado. La gestién de la
muerte y el culto eran elementos implicados en el recuerdo, pero de manera distinta. También
se aprecia una forma especifica de generar la memoria cultural de la comunidad que responde
en términos generales a los criterios establecidos por Jan Assmann, pero, de nuevo, los detalles
gue indican como se manifestaba esa memoria son claramente diversos, debido a la peculiaridad
del concepto de héroe en el mundo griego y su inexistencia en el romano. En este sentido, y a
pesar de la influencia helena, Roma parece haberse resistido al modelo del culto heroico en
época republicana, a la vez que buscaba vias alternativas para elevar el estatus del fundador y
recordar a los lideres de la comunidad. Por el contrario, si cambiaron de forma radical la
percepcién de la tumba como un lugar de memoria y crearon un culto imperial semejante al que
habia tenido los reyes helenisticos. Por todo lo dicho, resultan de sumo interés los estudios
comparativos que ayudan a perfilar de manera mucho mas concreta las caracteristicas de la
memoria antigua, mas alld de las primeras generalizaciones que pueden hacerse en base a
marcos tedricos bdsicos. El presente articulo ha sido una primera aproximacién a este tipo de
enfoques que de ninguna manera pretende agotar al analisis. Al contrario, es simplemente un
primer paso en esa direccion.

Referencias

Alcock, Susan E. «Tomb Cult and the Post-Classical Polis». American Journal of Archaeology 95, n2 3
(1991): 447-467.

Anderson, Greg. The Athenian Experiment. Building an Imagined Political Community in Ancient
Attica, 508-490 B.C. Ann Arbor, Michigan: The University of Michigan Press, 2003.

34



Anderson, Greg. « Why the Athenians forgot Cleisthenes: Literacy and the politics of remembrance in
ancient Athens». En Politics and Orality. Orality and Literacy in Ancient Greece 6, Mnemosyne
Supplements 280, editado por Craig Cooper, 103-127. Leiden — Boston: Brill, 2007.

Antonaccio, Carla M. «Contesting the Past: Hero Cult, Tomb Cult, and Epicin Early Greece». American
Journal of Archaeology 98, n? 3 (1994): 398-410.

Antonaccio, Carla M. An Archaeology of Ancestors: Tomb Cult and Hero Cult in Early Greece. Lanham,
Maryland: Rowman & Littlefield, 1995.

Antonaccio, Carla M. «Traders and ancestors: the “Heroes” of Lefkandi». En Images of Ancestors,
editado por Jacob Munk Hojte, 13—42. Aarhus: Aarhus University Press, 2002.

Antonaccio, Carla M. «Religion, basileis and heroes». En Ancient Greece: From the Mycenaean Palaces
to the Age of Homer, editado por Sigrid Deger-Jalkotz e Irene S. Lemos, 381-395. Edinburgh:
Edinburgh University Press, 2006.

Arce, Javier. Funus Imperatorum. Los funerales de los emperadores romanos. Madrid: Alianza, 1988.

Arce, Javier. Memoria de los antepasados. Madrid: Electa, 2000.

Arce, Javier. «<Roman imperial funerals in effigie». En The Emperor and Rome. Space, Representation,
and Ritual, editado por Bjorn C. Ewald y Carlos F. Norefia, 309-324. Cambridge: Cambridge
University Press, 2010.

Azoulay, Vincent. Les Tyrannicides d'Athénes. Vie et mort de deux statues. Paris: Seuil, 2014.

Assmann, Jan. Historia y mito en el mundo antiguo. Los origenes de la cultura en Egipto, Israel y Grecia.
Madrid: Gredos, 2010[1992].

Beard, Mary. «A complex of times: No more sheep on Romulus’ birthday». Proceedings of the
Cambridge Philological Society 33 (1987): 1-15.

Beard, Mary, North, John y Price, Simon. Religions of Rome, vol 1. History. Cambridge: Cambridge
University Press, 1998.

Liou-Gille, Bernadette. Cultes héroiques romains. Les fondateurs. Les Belles Lettres: Paris, 1980.

Balland, André. «La Casa Romuli au Palatin et au Capitole». Revue des Etudes Latines 62 (1984): 57-
80.

Bettini, Maurizio. Déi e uomini nella Citta. Antropologia, religione e cultura nella Roma antica. Roma:
Carocci, 2015.

Bettini, Maurizio. «Comparison». En The world Through Roman Eyes. Anthropological Approaches to
Ancient Culture, editado por Maurizio Bettini y William Michael Short, 24-46. Cambridge — New
York: Cambridge University Press, 2018.

Blok, Josine H. «Gentrifying Geneaology: On the Genesis of the Athenian Autochthony Myth». En
Antike Mythen. Medien, Transformationen und Konstruktionen, editado por Ueli Dill and Christine
Walde, 251-275. Berlin — New York: Walter de Gruyter, 2009.

Bodel, John. «Death on Display: Looking at Roman Funeral». En The Art of Ancient Spectacle, editado
por Bettina Bergmann y Christine Kondoleon, 259-281. Washington DC: National Gallery of Art,
1999.

35



Boyd, Michael J. «Becoming Mycenaean? The Living, the Dead, and the Ancestors in the
Transformation of Society in Second Millennium BC Sourthern Greece». En Death Rituals, Social
Order and Archaeology of Immortality in the Ancient World, editado por Colin Renfrew, Michael J.
Boyd y lain Morley, 200-220. Cambridge: Cambridge University Press, 2015.

Brelich, Angelo. Gli eroi greci, un problema storico-religioso. Rome: Edizioni dell'Ateneo & Bizzarri,
1958.

Bremmer, Jan N. «cRomulus, Remus and the Foundation of Rome». En Roman Myth and Mythography,
Bulletin Supplement of the Institute of Classical Studies 52, editado por Jan N. Bremmery Nicholas.
M. Horsfall, 25-48. London: University of London, 1987.

Briquel, Dominique. «Remarques sur le dieu Quirinus». Revue belge de Philologie et d'Histoire 74, n®
1(1996): 99-120.

Burgess, Jonathan S. The Death and Afterlife of Achilles. Baltimore, Maryland: The Johns Hopkins
University Press, 2009.

Burkert, Walter. Homo necans. Interpretaciones de ritos sacrificiales y mitos de la antigua Grecia.
Barcelona: Acantilado, 2013 [1997].

Calame, Claude. Thésée et I'imaginaire athénien. Légende et culte en Grece antique. Payot: Lausanne,
1990.

Carleton, George H.J. Isotheoi Timai: The creation of the concept and practice of divine-like honours
in the Greek cities of the late 5th and early 4th centuries BC. Doctoral dissertation. London: King's
College London, University of London, 2002.

Castiello, Antonietta. Augusto il fondatore. La rinascita di Romo e il mito romuleo. Wiesbaden:
Harrassowitz Verlag, 2021.

Cavanagh, William. «Burial Customs and Religion. Death and the Mycenaeans». En The Cambridge
Companion to the Aegean Bronze Age, editado por Cynthia W. Shelmerdine, 327-341. Cambridge:
Cambridge University Press, 2010.

Chaniotis, Angelos. «The Divinity of Hellenistic Rulers». En A Companion to the Hellenistic World,
editado por Andrew Erskine, 434-437. Malden, Massachusetts: Blackwell, 2003.

Coarelli, Filippo. «Sepulcrum Romuli». En Lexicon Topographicum Urbis Romae, Roma, vol. 4, editado
por Eva M. Steinby, 295-296. Roma: Quasar, 1999.

Coarelli, Filippo. Collis. Il Quirinale e il Vimimnale nell’Antichitta. Roma: Quasar, 2014.

Cornell, Tim J. (coord.). The Fragments of the Roman Historians, vols. 1-3. Oxford: Oxford University
Press, 2013.

Currie, Bruno. Pindar and the Cult of Heroes. Oxford: Oxford University Press, 2005.

D’Ambra, Eve. «The imperial funerary pyre as a work of ephemeral architecture». En The Emperor
and Rome. Space, Representation, and Ritual, editado por Bjorn C. Ewald y Carlos F. Norefia, 289-
308. Cambridge: Cambridge University Press, 2010.

Davies, Penelope J.E. Death and the Emperor. Roman Imperial Funerary Monuments from Augustus
to Marcus Aurelius. Cambridge: Cambridge University Press, 2000.

36



Diebner, Sylvia. «Tombs and Funerary Monuments». En A Companion to the Archaeology of the
Roman Republic, editado por Jane De Rose, 67-80. Malden, Massachusetts: Blackwell, 2013.

Dinter, Martin T. ed. Cultural Memory in Republican and Augustan Rome. Cambridge: Cambridge
University Press, 2023.

Dolan, Walter. «The relations of power in the pre-state and early state polities». En The Development
of the Polis in Archaic Greece, editado por Lynette G. Mitchell y Paul J. Rhodes, 39-48. London:
Routledge, 1997.

Dolansky, Fanny. «Honouring the family dead on the Parentalia: Ceremony, spectacle, and memory».
Phoenix 65, n® 1-2 (2011): 125-157.

Dolansky, Fanny. «Nocturnal Rites to Appease the Untimely Dead: The Lemuria in Its Socio-Historical
Context», Mouseion 16 (2019): 37-64.

Dubourdieu, Annie. Les origines et le développement du culte des pénates a Rome, Collection de
I'Ecole francaise de Rome 118. Paris: De Boccard, 1989.

Dupont, Florence. Histoire littéraire de Rome. De Romulus a Ovide. Une culture de la traduction.
Malakoff: Armand Colin, 2022.

Edwards, Catharine. Writing Rome. Textual approaches to the city. Cambridge: Cambridge University
Press, 1996.

Ekroth, Gunnel. «Heroes and hero-cults». En A Companion to Greek Religion, editado por Daniel
Ogden, 100-114. Malden, Massachusetts: Blackwell, 2007.

Ekroth, Gunnel. «Pelops Joins the Party. Transformations of a Hero Cult within the Festival at
Olympia». En Greek and Roman Festivals. Content, Meaning and Practice, editado por Johann
Rasmus Brandt y Jon W. Iddeng, 95-138. Oxford: Oxford University Press, 2012.

Evans, Jane DeRose. The Art of Persuasion: Political Propaganda from Aeneas to Brutus. Ann Arbor,
Michigan: University of Michigan Press, 1992.

Favro, Diane. «Moving Events: Curating the Memory of the Roman Triumph». En Memoria Romana.
Memory in Rome and Rome in Memory, editado por Karl Galinsky, 85-101. Ann Arbor, Michigan:
University of Michigan Press, 2014.

Ferri, Giorgio. «Perché leggere ancora “Quirinus. Una divinita romana alla luce della comparazione
storica” di Angelo Brelich». Anabases. Traditions et Réceptions de I’Antiquité 25 (2017): 179-190.

Flower, Harriet |. Ancestor masks and aristocratic power in Roman culture. Oxford: Clarendon Press,
1996.

Flower, Harriet |. «Spectacle and Political Culture in the Roman Republic». En The Cambridge
Companion to the Roman Republic, editado por Harriet I. Flower, 322-343. Cambridge: Cambridge
University Press, 2004.

Flower, Michael A. «Spartan Religion». En A Companion to Sparta, vol. 2., editado por Anton Powell,
425-451. Hoboken, New Jersey: Wiley Blackwell, 2018.

Franchi, Elena y Proietti, Giorgia. «Commemorating War Dead and Inventing Battle Heroes: Heroic
Paradigms and Discursive Strategies in Ancient Athens and Phocis». En Ancient Warfare:

37



Introducing Current Research, editado por Geoff Lee, Helene Whittaker y Graham Wrightson, 231-
251. Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2015.

Fraschetti, Augusto The Foundation of Rome. Edinburgh University Press: Edinburgh, 2005[2002].

Ganzt, Timothy N. «Lapis Niger: The tomb of Romulus». La Parola del Passato 29 (1974): 350-361.

Guarisco, Diana. «Ossa Quirini. Romulus’ mortality and apoteosis between Caesar and Augustus». In
Gremium. Studies in History, Culture and Politics 10 (2016): 7-16.

Gradel, Ittai. Emperor Worship and Roman Religion. Oxford: Clarendon Press, 2002.

Hales, Shelly. «Republican Houses». En A Companion to the Archaeology of the Roman Republic,
editado por Jane De Rose Evans, 50-66. Malden, Massachusetts: Wiley Blackwell, 2013.

Hall, Jonathan M. Ethnic identity in Greek antiquity. Cambridge: Cambridge University Press, 1997.

Hall, Jonathan M. «Foundation Stories». En Greek Colonization. An Account of Greek Colonies and
Greek Settlements Overseas, editado por Gocha R. Tsetskhladze, 383-426. Leiden — Boston: Brill,
2008.

Holkeskamp, Karl-Joachim. «History and Collective Memory in the Middle Republic». En A Companion
to the Roman Republic, editado por Nathan Rosenstein y Robert Morstein-Marx, 478-495. Malden,
Massachussetts: Blackwell, 2006.

Holliday, Peter J. The origins of Roman historical commemoration in the visual arts. Cambridge:
Cambridge University Press, 2002.

Hunt, Ailsa. «Keeping the Memory Alive: The Physical Continuity of the Ficus Ruminalis». En Memory
and Urban Religion in the Ancient World, editado por Martin Bommas, Juliette Harrisson y Phoebe
Roy, 111-128. London: Bloomsbury, 2012.

Hurwit, Jeffrey M. The Athenian Acropolis. History, Mythology, and Archaeology from the Neolithic to
the Present. Cambridge: Cambridge University Press, 1998.

Jones, Christopher P. New Heroes in Antiquity. From Achilles to Antinoos. Cambridge, Massachusetts:
Harvard University Press, 2010.

Kearns, Emily. The heroes of Attica, Bulletin of the Institute of Classical Studies Supplement 57.
London: Institute of Classical Studies, 1989.

Lemos, Irene S. The Protogeometric Aegean: The Archaeology of the Late Eleventh and Tenth
Centuries BC. Oxford: Oxford University Press, 2002.

Lentano, Mario. Romolo. La leggenda del fondatore. Roma: Carocci editore, 2021.

Lomas, Kathryn. The Rise of Rome. From the Iron Age to the Punic Wars. London: Profile Books, 2017.

Loraux, Nicole. Nacido de la tierra. Mito y politica en Atenas. Buenos Aires: El cuenco de plata, 2007
[1996].

Loraux, Nicole. La invencion de Atenas. Historia de la oracion funebre en la ciudad cldsica. Madrid:
Katz, 2012 [1981].

Malafouris, Lambros. «How Did the Mycenaeans Remember? Death, Matter, and Memory in the Early
Mycenaean Wolrd». En Death Rituals, Social Order and Archaeology of Immortality in the Ancient
World, editado por Colin Renfrew, Michael J. Boyd y lain Morley, 303-314. Cambridge: Cambridge
University Press, 2015.

38



Malkin, Iran. Religion and colonization in ancient Greece. Leiden — New York: Brill, 1987.

Malkin, Iran. «Exploring the Concept of "Foundation": A Visit to Megara Hyblaia». En Oikistes. Studies
in Constitutions, Colonies, and Military Power in the Ancient World. Offered in Honor of A. J.
Graham Gorman, editado por Vanessa B. Gorman y Eric W. Robinson, 195-225. Leiden: Brill, 2002.

Mazarakis Ainian, Alexander. «Reflections on Hero Cults in Early Iron Age Greece». En Ancient Greek
Hero Cult: Proceedings of the Fifth International Seminar on Ancient Greek Cult, editado por Robin
Hagg, 9-36. Stockholm: Svenska Institutet i Athen, 1999.

Mazarakis Ainian, «Heroes in Early Iron Age Greece and Homeric Epic». En Archaeology and Homeric
Epic, editado por Susan Sherratt y John Bennet, 101-115. Oxford: Oxbow Books, 2017.

Mayorgas, Ana. La memoria de Roma: oralidad, escritura e historia en la Republica romana. Oxford:
John and Erica Hedges Ltd., 2007.

Mayorgas, Ana. «Romulus, Aeneas, and the Cultural Memory of the Roman Republic». Athenaeum
98, n2 1 (2010): 89-109.

Mayorgas, Ana. «Los origenes troyanos de Roma: un mito de la historiografia antigua y moderna».
Revista de Historiografia 15, n® 2 (2011): 100-110.

Mayorgas, Ana. «Memoria, espacio y religion en la Republica romana». En Santuarios suburbanos y
del territorio de las ciudades romanas, editado por Julio Mangas y Miguel Angel Novillo, 31-52.
Madrid: Universidad Autonoma de Madrid, 2014.

Mayorgas, Ana. «Acca Larencia o el poder de la memoria femenina en Roma». En XV Coloquio de la
AIER. Mujer y poder en la Antigua Roma, editado por Gonzalo Bravo, Sabino Perea y Fernando
Fernandez, 17-31. Madrid: Signifer Libros, 2018.

Mayorgas, Ana. «Rituel et mémoire féminine a Rome. Les cas de Acca Larentia et de Tarpéia». En
Pratiques religieuses, mémoire et identités dans le monde gréco-romain, editado por Delphine
Ackermann, Yves Lafond y Alexandre Vincent, 285-300. Rennes: Presses Universitaires de Rennes,
2022.

Mayorgas, Ana. «Humilis multitudo. Pobreza y riqueza en las narraciones sobre el origen de Roma».
En Pobreza en el mundo antiguo. XI Coloquio internacional de Historia Antigua, editado por
Francisco Marco Simdn, Francisco Pina Polo, y Jose Remesal Rodriguez, 99-113. Barcelona:
Universitat de Barcelona, 2022.

Montanari, Erico. Fumosae Imagines. Identita e memoria nell’aristocrazia repubblicana. Roma:
Bulzoni Editore, 2009.

Morris, lan. Archaeology as Cultural History. Words and Things in Iron Age Greece. Malden,
Massachusetts: Blackwell, 2000.

Nagy, Gregory. The Best of the Achaeans: Concepts of the Hero in Archaic Greek Poetry. Baltimore,
London: The Johns Hopkins University Press, 1979.

Necas Hraste, Daniel y Vukovi¢, Kresimir. «Virgins and Prostitutes in Roman Mythology». Latomus 74
(2015): 313-338.

Orlin, Eric. «Augustan Reconstruction and Roman Memory». En Memory in Ancient Rome Early
Christianity, editado por Karl Galinsky. 115-144. Oxford: Oxford University Press, 2016.

39



Osborne, Robin. La formacidn de Grecia 1200-479 a.C. Critica: Barcelona, 1998[1996].
Papadimitriou, Alcestis. Mycenae. Liechtenstein: John S. Latsis Public Benefit Foundation, 2015.
Parke, Herbert W. Festivals of the Athenians. London: Thames and Hudson, 1977.

Parker, Robert. Athenian Religion: A History. Oxford: Clarendon Press, 1996.

Pensabene, Patrizio. «Casa Romuli sul Palatino». Rendicontti della Pontificia Accademia Romana di
Archeologia 43 (1990-91): 115-166.

Podlecki, Anthony J. «Cimon, Skyros and Theseus Bones». The Journal of Hellenic Studies 91 (1971):
141-143.

Porter, Danielle. «<Romulus-Quirinus, prince et dieu des princes. Etudes sur el personnage de Quirinus
et sur son évolution des origines a Auguste». En Aufstieg und Niedergang der R6mischen Welt
2.17.1,300-342. Berlin — New York: de Gruyter, 1981.

Pritchard, David M. «Honouring the War Dead in Democratic Athens». En Democracy and Salamis:
2500 Years After the Battle That Saved Greece and the Western World, editado por Emmanouil M.
Economou, Nicholas N. Kyriazis y Athanasios Platias, 285-305. Heidelberg: Springer, 2022.

Proietti, Giorgia. «Annual Games for War Dead and Founders in Classical Times: Between Hero-Cult
and Civic Honors». Nikephoros 27 (2014): 199-213.

Proietti, Giorgia. «Beyond the 'Invention of Athens'. The 5th Century Athenian 'Tatenkatalog' as
Example of Intentional History». Klio 97, n® 2 (2015): 1-23.

Proietti, Giorgia. Prima di Erodoto. Aspetti della memoria delle Guerre persiane. Stuttgart: Franz
Steiner Verlag, 2021.

Proietti, Giorgia. «Ancient reality, modern perceptions. A status quaestionis on the Athenian so-called
‘demosion sema' as a (non) National Military Cemetery». Pelargos 4 (2023): 125-143.

Proietti, Giorgia. «The Athenian ‘demosion sema’ or ‘mnema’: problems of definitions? De-
toponimizing Thuc. 2.34.5 and Paus. 1.29.4». Geridn 42, n2 1 (2024): 9-21.

Proietti, Giorgia. «La conmemoracién de la guerra y los caidos en la Atenas clasica, y mas alla. Un
ejemplo de enriquecimiento mutuo entre los estudios sobre la memoria y la historia antigua».
Revista Ciencias y Humanidades XVIII, n2 2 (2024): 19-44.

Ripke, Jorg. Peace and War in Rome. A Religious Construction of Warfare. Stuttgart: Franz Steiner
Verlarg, 2019 [1990].

Schilling, Robert. «La déification & Rome. Tradition latine et interférence grecque». Revue des Etudes
Latines 58 (1980): 137-152.

Scullard, Howard H. Festivals and Ceremonies of the Roman Republic. London: Thames and Hudson,
1981.

Segura Moreno, Manuel. Ennio. Fragmentos. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas,
1984.

Semioli, Antonietta A. Tarpeia e la presenza sabina in Roma arcaica. Rome: Bulzoni Editore, 2010.

Simonton, Matt. «The Burial of Brasidas and the Politics of Commemoration in the Classical Period».
American Journal of Philology 139, n2 1 (2018): 1-30.

40



Siwicki, Chris. «The Restoration of the Hut of Romulus». En The Cultural Role of Architecture:
Contemporary and Historical Perspectives, editado por Paul Emmons, Jane Lomholt y John
Shannon Hendrix, 18-26. London — New York: Routledge, 2012.

Smith, Christopher J. Early Rome and Latium. Economy and Society c. 1000-500 BC. Oxford: Clarendon
Press, 1996.

Sourvinou-Inwood, Christine. Athenian Myths and Festivals. Aglauros, Erechtheus, Plynteria,
Panathenaia, Dionysia. Oxford: Oxford University Press, 2011.

Taylor, Michael W. The Tyrant Slayers: The Heroic Image in Fifth-Century B.C. Athenian Art and Politics.
Salem, New Hampshire: Ayer Company Publishers Inc., 1991 [1981].

Thomas, Rosalind. Oral Tradition and Written Record in Classical Athens. Cambridge: Cambridge
University Press, 1989.

Toynbee, Arnold J. Death and Burial in the Roman World. London: Thames and Hudson, 1971.

Valdés Guia, Miriam. El nacimiento de la autoctonia ateniense: cultos, mitos civicos y sociedad de la
Atenas del s. VI a.C., Anejo Ilu. Revista de Ciencias de las Religiones 23. Madrid: Universidad
Complutense de Madrid, 2008.

van Wees, Hans. «From kings to demigods: Epic heroes and social change c. 750-600 BC». En Ancient
Greece: From the Mycenaean Palaces to the Age of Homer, editado por Sigrid Deger-Jalkotz e Irene
S. Lemos, 363-379. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2006.

Vé, Karlis Konrads. «Qu se trouvait la lupa Ogulnia? Recherche de topographie et d'idéologie
romaines». Bulletin de I'Association Guillaume Budé 1 (2012): 148-180.

Vé, Karlis Konrads. «Les liens entre les Lupercales et Romulus dans la tradition romanine». Bulletin de
I'Association Guillaume Budé 2 (2016): 96-113.

Vé, Karlis Konrads. Romulus, Quirinus et Victoria: la construction d’une mémoire collective a Rome.
Paris: Les Belles Lettres, 2021.

ver Eecke, Marie. La République et le roi. Le mythe de Romulus a la fin de la République romaine. Paris:
De Boccard, 2008.

Veyne, Paul. Como se escribe la historia. Ensayo de epistemologia. Madrid: Fragua, 1972[1971].

Vukovié, KreSimir. Wolves of Rome. The Lupercalia from Roman and Comparative Perspectives. Berlin
— Boston: De Gruyter, 2023.

Welsh, Tara S. Tarpeia: Workings of a Roman Myth. Athens, Ohio: The Ohio State University Press,
2015.

Whitley, James. «The monuments that stood before Marathon. Tomb cult and hero cult in Archaic
Attica». American Journal of Archaeology 98, n2 2 (1994): 213-230.

Zanker, Paul. Augusto y el poder de las imdgenes. Madrid: Alianza, 2002[1987].

Todos los contenidos de la Revista de Historia se publican bajo una Licencia Creative Commons
[m. Reconocimiento 4.0 Internacional y pueden ser usados gratuitamente, dando los créditos a los autores de

e BY . . .
la revista, como lo establece la licencia.

41


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es

