DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMATICO Ne°1, 2025, 123 - 143.

https://doi.org/10.29393/DA1-5TCTD10005
Articulos de investigacion

Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones
para la justicia ecoldgica

Inhabiting territories in a community of life: reflections for
ecological justice

Tonia Horbatiuk Dutra”

RESUMEN: El objetivo de este estudio es identificar, en los conceptos de
territorio y comunidad de vida sugeridos por los pueblos indigenas y los
movimientos ecofeministas, elementos utiles para una nueva comprension de
la justicia, asi como para repensar el Derecho en el sentido de promover una
democracia ampliada para todas las alteridades. Basandonos en el método
hipotético-deductivo en un sentido amplio y la metodologia de investigacién
bibliografica, se concluye que la relacionalidad humana y la interdependencia
con otras formas de vida y con el propio planeta Tierra, exigen repensar el
Derecho e implementar una apertura democratica que abarque la comunidad
de vida terrestre, visando la justicia para la alteridad en la relacionalidad.

Palabras clave: territorio, comunidad de vida, justicia ecoldgica,
transdisciplinariedad, derecho ambiental.

ABSTRACT: The aim of this study is to identify, within the concepts of territory
and community of life suggested by Indigenous peoples and ecofeminist
movements, useful elements for a renewed understanding of justice, as well as
for rethinking Law in order to promote an expanded democracy that embraces
all forms of alterity. Based on a broad hypothetical-deductive approach and
bibliographic research, the study concludes that human relationality and

" Doctora en Derecho, Universidad Federal de Santa Catarina (UFSC). Licenciada en Derecho,
UFSC. Investigadora posdoctoral del Programa de Postgrado en Derecho, UFSC, Floriandpolis,
Brasil. tahdutra@hotmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1951-4362.

—(D
@ 5y Recibido: 2025.05.15 / Aprobado: 2025.09.02

123


mailto:tahdutra@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1951-4362

Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecologica

interdependence with other forms of life and with the planet Earth itself demand
rethinking Law and implementing a democratic openness that encompasses the
terrestrial community of life, seeking justice for alterity within relationality.

Keywords: territory, community of life, ecological justice, transdisciplinarity,
environmental law.

Introduccion

Los patrones climaticos de la Tierra, que han permitido que las comunidades
humanas se desarrollen en condiciones biofisicamente equilibradas, estan
colapsando. Los limites planetarios (Rockstrom, 2009) se estan superando y el
aumento de la temperatura de la Tierra ya esta comprometiendo a los biomas y
ecosistemas, mundos donde cohabita la comunidad de vida, compuesta por
seres humanos y no humanos en la naturaleza. Las condiciones actuales
representan un riesgo inminente de catastrofes ecoldgico-climaticas,
destacandose entre los principales factores el uso abusivo de la naturaleza
como recurso/materia prima para el desarrollo econémico en términos
globales, exigiendo que el Derecho responda a las multiples injusticias que
ocurren.

Segun el Sexto Informe de Evaluacion del IPCC (2023), el calentamiento global
alcanzo 1,1°C, por encima de los niveles preindustriales en 2020, debido a
factores como un modelo de desarrollo basado en mas de un siglo de quema de
combustibles fésiles, el uso desigual e insostenible de la energia y de la tierra.
Los resultados han sido un aumento de los fendmenos meteoroldgicos
extremos con impactos mas graves en la vida de las personas y la naturaleza en
todo el planeta. La prevision, segun el Informe, es que con cada fraccion
adicional de calentamiento los impactos se intensificaran, especialmente para
las comunidades mas vulnerables, un contingente de entre 3.300 y 3.600
millones de personas. La situacion de crisis ecolédgica y climatica empeoré aun
mas después de estas evaluaciones.

Segun el Informe sobre el Estado del Clima Global, de la Organizacion
Meteorolégica Mundial (WMO, 2024), en la ultima década, cada ano ha
destacado en relacién a los anteriores por la alta temperatura, y el nivel de
concentracién de gases en la atmésfera también ha sido notable. En 2023, el
porcentaje de concentracion de CO2 fue 151% superior al nivel preindustrial
utilizado como parametro, de 1750, lo que seria el mas alto de los ultimos 800
mil anos. El metano y el 6xido nitroso también superaron los parametros

124



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMATICO Ne°1, 2025, 123 - 143.

anteriores, alcanzando un 266% y un 124% por encima de los niveles
preindustriales, respectivamente.

En cuanto a los impactos del cambio climatico, la actual crisis alimentaria
mundial es la mayor de la historia moderna reciente. El informe llama la
atencion sobre la inseguridad alimentaria y destaca que los fendmenos
climaticos extremos han afectado gravemente a la seguridad alimentaria. La
escasez de agua y alimentos, el riesgo de desastres resultantes de fenémenos
climaticos extremos (WMO, 2024), la extincién significativa de especies de la
biodiversidad (Ceballos, Ehrlich y Raven, 2020) y el aumento del nimero de
personas desplazadas por motivos ambientales son sintomas del Antropoceno
(Stoermer y Crutzen, 2000). Estos factores, resultantes de un modo de vida
reductivo y esterilizante, demuestran el aumento exponencial de la
vulnerabilidad humana y de los no humanos en la naturaleza que coexisten en
interdependencia.

Como observa Morin (2005b), la complejidad de la realidad humana y natural
no encaja en la vision simplista del pensamiento dualista y mecanicista. Entre
otros factores, la epistemologia del conocimiento moderno no da cabida a la
multidimensionalidad y alos aspectos transicionales entre sujeto/objeto, lo que
requiere una reflexion compleja sobre estas relaciones. El contexto critico del
Antropoceno que enfrenta hoy la humanidad refleja esta condicion.

La ecologia, campo del conocimiento que surge de la interdisciplinariedad,
viene aportando una nueva comprension de las interrelaciones que se
establecen en el mundo vivo de los seres que coexisten en y con el planeta
Tierra. Es pensando en términos ecolégicos en sentido amplio, abarcando no
so6lo la ecologia ambiental y la ecologia social, sino también la ecologia mental,
trazando nuevas cartografias (Guattari y Rolnik, 1996), que se hace posible
hablar de la Justicia Ecoldgica que deberia guiar el Derecho en el contexto del
Antropoceno. Se trata de promover una apertura interpretativa y perceptiva
multidimensional y compleja, siguiendo los caminos posibles que permite la
relacionalidad, superando los limites dicotomicos de la metafisica cartesiana —
mente/cuerpo, espiritu/materia, hombre/naturaleza.

Los conceptos de territorio y comunidad de vida, desde esta perspectiva,
merecen especial atencion, pues son conceptos que permiten pensar la justicia
mas alla de lo humano como Justicia Ecoldgica, en la transdisciplinariedad. El
debate en torno a estos conceptos permite entrar fructiferamente en una nueva
perspectiva que incluye nociones como cuerpo-territorio, agencia, ontologias
relacionales, pluriverso de mundos, entre otras.

125



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecologica

Considerando la violencia y la opresion que se manifiestan como injusticias
contralas comunidades de vida conformadas por seres humanos y no humanos
del mundo natural y sus territorios -denunciadas por ambientalistas,
ecofeministas, movimientos negros e indigenas latinoamericanos, el problema
en el que se centra el estudio es: ¢Es importante, para establecer una relacion
de justicia hacia los demas humanos y no humanos en la naturaleza, que el
Derecho considere conceptos como “territorio” y “comunidad de vida” de
manera compleja?

En vista de lo anterior, el objetivo de este breve estudio es visibilizar la
relevancia de las nociones de territorio y comunidad de vida para la concepcion
de la Justicia Ecoldgica, y sus implicaciones en el Derecho, a partir de un
pensamiento transdisciplinar complejo, es decir, que considera la complejidad
como epistemologia, como nuevo paradigma del conocimiento (Morin, 2007). A
los efectos de este estudio se aplica la definicion minimalista de investigacion
transdisciplinar que, como tal “incorpora la empatia y comprensién de
realidades externa a las de la mirada cientifica y académica, abriendo una
puerta a un involucramiento gradual a cada realidad y proceso investigativo”
(Bouchon et al., 2024, p. 4).

La hipétesis, a confirmar, considerando las conjeturas teoricas y los registros
de aspectos del contexto practico, es que las nociones de territorio y comunidad
de vida, entendidas de forma compleja en la transdisciplinariedad, por sus
implicaciones concretas en el mundo fisico y en los valores de los diferentes
grupos sociales, son muy relevantes para la concepcion de la Justicia Ecolégica
y su aplicacién practica a través del Derecho en demandas legales o politicas
publicas.

Utilizando el método hipotético-deductivo mas alla de su sentido estricto y la
metodologia de investigacion bibliografica en libros, revistas cientificas y
documentos oficiales, entre otros, el articulo se desarrolla en torno a los
siguientes temas de discusion: a) Ecologia y complejidad: mundos que emergen
en la transdisciplinariedad; b) Territorio y comunidad de vida como conceptos
claves para la comprensién de la Justicia Ecolégica; c¢) Justicia Ecolégica en el
habitar mundos en comun: por otra democracia. El estudio apunta a la
necesidad de repensar el Derecho e implementar una apertura democratica que
abarque la comunidad de vida terrestre, visando la justicia para la alteridad en
larelacionalidad, alo que la comprension de las territorialidades de los pueblos
originarios y de los movimientos ecofeministas tiene un importante aporte.

126



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMATICO Ne°1, 2025, 123 - 143.

I. Ecologia y complejidad: mundos que emergen en Ila
transdisciplinariedad

La crisis climatica que hoy amenaza a la humanidad de multiples maneras,
como se explica en la introduccién de este estudio, es, ante todo, una crisis
ecoldgica y civilizatoria. El contexto critico actual surge de la ausencia de una
comprension y abordaje relacional entre los factores humanos y biofisicos
implicados conjuntamente en el modelo de desarrollo que se ha globalizado,
maximizando las practicas de instrumentalizacion del mundo natural en favor
del lucro financiero de algunos pequenos grupos.

La matriz de este modelo de desarrollo que compromete el equilibrio ecolégico
planetario es la racionalidad cartesiana dualista, que aisla el campo del
conocimiento en busca de un conocimiento neutral, objetivo y verdadero, y
adopta, para ello, la divisién del conocimiento en disciplinas, en un proceso
creciente de especializacion. Este modelo de pensamiento rompe con la
premisa de la complejidad del conocimiento, es decir, que es necesario tomar
en cuenta su contexto y las interacciones entre sujeto y objeto en el proceso de
conocer, ademas de descartar que el conocimiento estad sujeto a la
incertidumbre y al error. En direccion opuesta, el conocimiento complejo,
multidisciplinario y transdisciplinario revela, después de todo, la fragilidad del
ser humano como ser que integra los mundos de la naturaleza y la cultura, es
decir, es al mismo tiempo sapiens y demens , como explica Morin (2005b).

Proponiendo superar los limites de la racionalidad dualista y disciplinar,
surgen diferentes enfoques, como el multidisciplinario o pluridisciplinar, el
interdisciplinario y el transdisciplinar, con respectivas implicaciones. La
pluridisciplinariedad o multidisciplinariedad consiste en la aplicacion de varias
disciplinas a un mismo objeto de estudio, mientras que la interdisciplinariedad
implica también la cooperacion entre disciplinas y la transferencia de métodos
entre ellas, con la posibilidad del surgimiento de nuevas disciplinas (Morin,
2005). A su vez, la transdisciplinariedad es lo que esta entre, a través y mas alla
de las disciplinas, un enfoque que pretende comprender el mundo presente a
través de la unidad del conocimiento (Nicolescu, 1996). La
transdisciplinariedad, segun Nicolescu (1996), es una logica de niveles de
complejidad de la realidad, una l6gica abierta a la ontologia.

La transdisciplinariedad es caracteristica del pensamiento complejo; no
prescinde de la multidisciplinariedad y la interdisciplinariedad, sino que
permite ir mas alla de ellas. Se trata de comprender el conocimiento en una
dinamica que avanza tanto en la direccion de las partes al todo como en la
direccion inversa, del todo a las partes, explica Morin (2005), adoptando,
ademas de la perspectiva disciplinar, un punto de vista metadisciplinario. Este

127



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecologica

enfoque epistemologico sigue el pensamiento de Pascal citado por Morin (2005),
segun el cual:

Puesto que todas las cosas son causadas y causantes, ayudadas y ayudantes,
mediatas e inmediatas, y todas estan ligadas entre si por un vinculo natural e
imperceptible, que conecta alos mas distantes y alos mas diferentes, considero
imposible conocer las partes sin conocer el todo, tanto como conocer el todo
sin conocer, particularmente, las partes [...] (p. 116).

Los sistemas producen propiedades diferentes de las que ya son pertinentes a
las partes que los integran, cualidades que resultan de la autoorganizacion, del
surgimiento del sistema, explica Morin (2005a). Por lo tanto, comprender
sistémicamente no equivale a realizar la mera suma de efectos parciales.

El enfoque transdisciplinario también esta relacionado con el cambio de
paradigma respecto de la relacién sujeto/objeto del conocimiento. En este
sentido, existe una interconexion recursiva entre ciencia, subjetividad humana
y procesos culturales, en una configuracion cientifico-cultural compleja,
multidimensional, diversificada y dinamica que se establece como un sistema
abierto, permeado por distintas densidades y antinomias (Schnitman, 1998).

La ciencia clasica adopta una visién objetiva, evitando el factor subjetivo que
forma parte del conocimiento. El paradigma cartesiano orienta esta separacion
de modo que, dentro de esta perspectiva, la ciencia es responsable del mundo
del objeto y la filosofia es responsable del mundo del sujeto. Por el contrario, la
epistemologia de la complejidad sugiere revisar los conceptos de libertad y
autonomia que sustentan la ciencia clasica para adoptar una comprension
basada en la auto eco-organizacion, una autoorganizacion dependiente de una
ecologia (Schnitman, 1998).

Temas centrales que movilizaron el pensamiento humano histéricamente, las
entidades naturales como el cosmos, la naturaleza, la vida y los propios seres
humanos, fueron comprometidos por el pensamiento cartesiano. Estas
entidades, basadas en la transdisciplinariedad como principio, vuelven a
escena a través de nuevas ciencias, entre ellas la ecologia, las ciencias de la
Tierra y la cosmologia. La ecologia utiliza disciplinas fisicas y biologicas para
comprender a los seres vivos en relacion entre si en el ecosistema y busca
fuentes en las ciencias humanas para estudiar el mundo humano en sus
interacciones con la biosfera. La nocién de ecosistema y también la
comprension de la biosfera, como un mega sistema autorregulado en el que se
inserta el desarrollo humano en los sentidos econémicos y técnicos que lo
perturban, surgen del pensamiento ecoldgico (Morin, 2005).

128



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMATICO Ne°1, 2025, 123 - 143.

Considerando que los seres humanos interactian en contextos ecosistémicos
con otras formas de vida, el universo de conocimientos y sujetos que se
construyen en conjunto en el contexto emergen simultaneamente, lo que remite
a la necesidad de una actitud ética y responsable en este proceso. Al mismo
tiempo, esta comprension revela la insuficiencia de una perspectiva univoca de
la historia y de los proyectos humanos, y la posibilidad de que se puedan
construir otros mundos, con sus respectivos significados, conflictos y acciones
coordinadas (Schnitman, 1998).

La crisis ecolégico-climatica revela la existencia de esta pluralidad de mundos
que coexisten de forma compleja, en la que el concepto de territorio debe
entenderse en la multidimensionalidad de las relaciones que se establecen en
una comunidad de vida. Los conflictos entre mundos que resultan en modos de
vida sustentados en diferentes comprensiones, valores y practicas se hacen
evidentes en el avance del modo de vida predominante en la civilizacion
occidental sobre otros, un tema de la Ecologia Politica y un desafio para el
Derecho. En ese sentido, aproximaciones metodolégicas relevantes surgen de
los trabajos de Fals Borda (1985), Paulo Freire (1987; 1999), Sousa Santos (2019)
y Arturo Escobar (2017), por ejemplo.

Asi, el llamado a la Justicia Ecolégica implica cuestionar la racionalidad
dualista que separa al ser humano de la naturaleza, asignandole a esta ultima
el estatus de mero objeto y adoptando otra perspectiva epistemoldgica e incluso
ontolégica de estas relaciones. El caracter ecoldgico que caracteriza esta idea
de justicia y repercute en el Derecho revela la trama en la que esta involucrada
la vida humana, destaca las relaciones intrinsecas de interdependencia y
ecodependencia, asi como las practicas injustas de agresion y dafio a otras
formas de vida que componen la biosfera de la Tierra (Dutra, 2022).

II. Territorio y comunidad de vida como conceptos clave para entender
la Justicia Ecolégica

Los conceptos de territorio y comunidad de vida son centrales en la idea de
Justicia Ecoldgica. Estan presentes en los debates sobre lo comun (Federici,
2019), los mundos del pluriverso (Escobar, Osterweil y Sharma, 2024), y sobre
los mecanismos que buscan determinar y situar quién habita y cémo debe
hacerlo. Fil6sofos, gebégrafos, antropologos, economistas, sociélogos, fisicos,
biodlogos y politélogos han examinado criticamente el tema.

La transdisciplinariedad permite trabajar cuestiones antes impensables de
forma transformadora en beneficio de una relacion mas justa para toda la
comunidad de vida terrestre. Surgen debates que muestran que no sélo esta en
disputa el territorio fisico, sino el concepto mismo de territorio, que adquiere

129



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecologica

otros contornos en términos de la ecologia politica, desde la perspectiva
ecofeminista y de la critica decolonial.

Diferentes comprensiones que involucran el territorio como espacio y tiempo
para habitar la Tierra en la relacionalidad, en sus perspectivas ontolégicas y
ecosotficas — como es el caso de los asentamientos quilombolas (Ferdinand,
2022), los cuerpos-territorios (Cruz Hernandez, 2023; Haesbaert, 2020) y las
cartografias micropoliticas (Guattari y Rolnik, 1996) — traen a la luz una realidad
compleja moldeada por multiples agencias que requieren otra nocién de
justicia.

Al mismo tiempo, la ecologia, en su transdisciplinariedad, promueve la
comprension de que la vida humana no puede ser entendida de manera
disociada de otras formas de vida en la biosfera de la Tierra, y sugiere pensar
en las diferentes dimensiones del concepto de “comunidad de vida”: dimension
fisica/biologica; dimension sociolégica (econémica, cultural, politica),
dimension ontoldgica (de sujetos y tramas).

Mbembe (2025) observa que en las ultimas décadas el aumento de la violencia
y las catastrofes provocadas por la acciéon humana ha estado cambiando la
comprension de cuestiones claves como la vida, la politica y la soberania. El
poder hoy reside en “controlar y redistribuir los medios de supervivencia
humana y sostenibilidad ecoldgica” (Mbembe, 2025, p. 15). El poder, explica el
autor, actia como una fuerza geomorficay se reproduce produciendo fracturas
y fisuras en el cuerpo humano y en la propia Tierra, agotando sus capacidades
organicas. De ahi la busqueda de ampliar la definicién de lo humano y afirmar
la fuerza regenerativa de la vida misma que lleva a la comprension de la
democracia como comunidad de vida. La mutualidad, caracteristica del
principio ubuntu de los pueblos africanos, traduce esta idea de ser-en-comun.

Para Ferdinand (2022), frente a las catastrofes y las tormentas, no existe un
“nosotros” homogéneo; las desigualdades raciales y de género entre ricos y
pobres no desaparecen; debemos ser conscientes de las diferentes injusticias
que se manifiestan. En este sentido, las luchas ecologistas deben ir de la mano
con aquellas que se posicionan contra el patriarcado, la esclavitud y el
colonialismo. Enfrentar la tormenta moderna requiere mantener la pluralidad
constitutiva de las escrituras del mundo, lo que implica en estas narrativas la
comprension de las relaciones entre humanos y no humanos en un continuo
(Ferdinand, 2022). Asi, “el desafio de la accién ecoldgica es precisamente hacer
el mundo, componer un mundo entre humanos y no humanos [...]” (Ferdinand,
2022, p. 254).

130



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMATICO Ne°1, 2025, 123 - 143.

Los pueblos africanos en condicién de quilombolas, en proceso de escapar, por
tanto, de la esclavitud, se instalan en bosques y manglares, se convierten en
hijos de las Américas, metamorfoseados en una nueva pertenencia cultural,
libres en el ejercicio de sus cultos y en el proceso de organizacion de la vida
colectiva. Y, en esta vida campesina, «los quilombolas se nutren de la tierra
mediante la agricultura colectiva de subsistencia. [...] Esta metamorfosis criolla
les permite redescubrir un «yo» y un «nosotros» a través de una nueva relacion
con su cuerpo» (Ferdinand, 2022, p. 173). El acto de plantar y cosechar no es
meramente una practica objetiva y sin relacion con otros aspectos de la vida, ya
que la vida sucede en este “comun”. Se trata de establecer una relacion
diferente a la de la plantacion colonial, cuya violencia trasciende lo humano
racializado y se proyecta sobre la Tierra, revelando una relacion de cuidado
mutuo de los cuerpos y del territorio.

La injusticia que permea las relaciones entre los humanos repercute en los
territorios que las comunidades humanas habitan con otros seres de la
naturaleza. Hacer el mundo, como propone Ferdinand (2022), o entender la
democracia como comunidad de vida, como propone Mbembe (2025), son ideas
que parten de esta comprensiéon de que las injusticias en forma de violencia y
opresién cometidas contra la alteridad trascienden lo humano y promueven
fracturas en el seno de la Tierra, y que lo contrario también es cierto. El llamado
es a una apertura ética para acoger este mundo natural al que también
pertenecen los humanos, con un caracter de mutualidad como ocurre en el
ubuntu de los pueblos africanos (Mbembe, 2025) o en el buen vivir de los
pueblos andinos y otros sentipensantes (Escobar, Osterweil y Sharma, 2024).

Estos entendimientos estan en consonancia con el pensamiento de Ingold
(2008, p. 36) cuando afirma que los seres humanos y los demas seres habitan el
mundo cuando coproducen sus vidas, inmersos “en las corrientes del mundo
de la vida”. Los humanos y los no humanos se realizan “dentro y a través de su
entorno”, utilizando las capacidades desarrolladas y encarnadas, mediante la
préactica y la experiencia, explica Ingold (2008, p.36).

La relacionalidad presente en estas culturas ancestrales es recuperada por la
ética ecofeminista del cuidado, que también denuncia la interseccionalidad
entre las opresiones que recaen sobre las mujeres y sobre otras categorias
oprimidas y silenciadas, incluida la naturaleza. El feminismo ecoldgico, ensena
Warren (1990), entiende que la dominacion de las mujeres y la de la naturaleza
tienen un origen comun: la ontologia dualista que guia el pensamiento
occidental moderno. Las injusticias presentes en el racismo, el clasismo, el
edadismo, el etnocentrismo, el colonialismo, el imperialismo y el sexismo
surgen del mismo pensamiento dualista y la jerarquia que éste establece en los

131



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecologica

binomios humano/naturaleza, hombre/mujer, blanco/no blanco, etc. El
ecofeminismo, por su perspectiva pluralista, rechaza cualquier pretension
universalista y esencialista respecto de los problemas sociales y ecoldgicos,
pues reconoce que las soluciones deben pensarse en un contexto en el que
inciden las condiciones propias de la cultura, el tiempo, la geografia y factores
de caracter historico, material, socioecondémico y politico (Warren, 1990).

El sentido de lo comun segun el pensamiento feminista, como ensefia Federici,
(2019), da visibilidad a la cadena de produccion y reproduccion que se sustenta
en el cuidado y dedicacion que las mujeres se encargan de realizar, para
reposicionar lo humano en el mundo. Es la exigencia de reconocimiento del otro
en la comunidad de la vida terrestre. La idea de comunidad que permea la
tematica de los bienes comunes exige compromiso, en el sentido de integrar a
la comunidad con actitudes de cooperacién y responsabilidad, una comunidad
integral y ampliada hacia la tierra, la naturaleza y sus seres (Dutra, 2022).

Esta comprension pluralista y situada esta presente en el concepto de “cuerpo-
territorio”, que destaca en el ecofeminismo latinoamericano en el pensamiento
de autoras como Cruz Hernandez (2023) y las demas integrantes del Colectivo
ecuatoriano Miradas Criticas Del Territorio desde el Feminismo (2017), por
ejemplo. Segun Cruz Hernandez (2023) la expresiéon permite manifestar la
compleja dialéctica de relaciones que, a partir del cuerpo, establecen las
mujeres en las distintas escalas organizativas a las que pertenecen, al habitar
un mundo comun.

Al defender sus cuerpos-territorios, las mujeres estan considerando su propia
vulnerabilidad frente a la violencia territorial, que resuena en aspectos fisicos
y psicologicos, generando, ademas de dolor, hambre y enfermedad, angustia,
miedo y sufrimiento. Refleja la idea de que el cuerpo es un territorio politico a
defender, dice el Colectivo Miradas Criticas Del Territorio desde el Feminismo
(2017). Es con esta lente que debe leerse la Carta de las Primeras Mujeres
Brasilefias, elaborada por integrantes del movimiento integrado por mujeres
indigenas de Brasil, la Articulacion Nacional de Mujeres Guerreras Ancestrales
— ANMIGA (2022), cuando dice:

“Somos Mujeres Bioma, porque somos tierra, semillas, raices, tronco,
ramas, hojas y frutos, mujeres conectadas al cuerpo de la Tierra. Somos
diversas, somos abuelas, madres, hijas y nietas. Nosotros por los que
vinieron antes de nosotros, nosotros por nosotros y nosotros por los que
vendran. [...] Somos mujeres movilizadas, politizadas, aportando
nuestros conocimientos y voces ancestrales. Somos la continuacién de
muchas luchas, por la defensa de los derechos de los Pueblos Indigenas,

132



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMATICO Ne°1, 2025, 123 - 143.

de las mujeres indigenas, de los derechos ambientales y de los derechos
humanos: somos la lucha por la vida”.

Los pueblos indigenas de América Latina también fueron victimas de genocidio
durante la “tormenta moderna”, destaca Ferdinand (2022), época en la que no
solo se perdieron vidas humanas, sino también practicas culturales y de
subsistencia, creencias y cosmogonias que los vinculaban a sus “Tierras
Madre”. Hoy en dia, los pueblos indigenas y poblaciones tradicionales de
América Latina se encuentran entre los mas amenazados por el avance del
neoextractivismo (Svampa, 2015), las practicas de los hombres blancos que,
como advierte Kopenawa (2015), chaman y lider yanomami, viven en el deseo
del “oro canibal”. Nada es mas relevante que esta critica, pues aun hoy las
comunidades Yanomami sufren contaminacion con plomo y metales pesados
como consecuencia de la mineria ilegal en sus territorios.

El territorio no sélo tiene un valor de uso, tiene también un valor afectivo y
simbolico. En América Latina, el territorio esta presente en las primeras lineas
de lucha por la transformacioén social e involucra aspectos identitarios, como
es el caso del concepto ecofeminista de cuerpo-territorio. Esta idea, observa
Haesbaert (2020), sugiere otra en la direccién opuesta: pensar en términos de
territorio-cuerpo. Lo que esta en juego es la vida misma, garantizar la existencia
terrena frente a genocidios y violencias similares del modelo moderno-colonial,
gque amenazan la vida de los pueblos indigenas y otros pueblos sometidos a
practicas de dominacién colonial, lo que implica una disputa ontoldgica. Se
trata del propio cuerpo fisico individual, amenazado desde el vientre materno,
de los territorios-mundo y de la Tierra —como pluriverso de mundos-, a la que
todos estamos vinculados. Esto nos lleva a pensar en nuestro propio mundo
situado considerando contextos geohistoricos y referencias espaciotemporales
(Haesbaert, 2020).

El perspectivismo amerindio de que trata Viveiros de Castro (2015) explica las
comprensiones de cuerpo y alma de los pueblos indigenas de América Latina y
del pensamiento occidental moderno: lo que unifica el sentido de humanidad
para el europeo es el alma, en contraste, para los pueblos amerindios seria el
cuerpo. En un primer encuentro, los blancos se sienten extrafios,
preguntandose cémo un alma similar a la suya podria habitar otro cuerpo,
mientras que los indigenas se preguntan cémo un cuerpo tan similar al suyo
podria ser habitado por otra alma.

Comprender el significado de “cuerpo” trae implicaciones a esta vision del
territorio que explicita relaciones de poder sobre la capacidad de producir y
reproducir vida en el sentido coextensivo en que, como ensena Krenak (2020),

133



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecologica

lo humano da sentido al lugar y éste da sentido a la existencia de lo humano. Asi
que, en el contexto latinoamericano, la lucha por el territorio como espacio
existencial es reivindicada por los pueblos indigenas como una forma de
garantizar su modo de ser-en-el-mundo en sentido ontoldgico, en su
cosmopolitica (De la Cadena, 2024).

Diferentes composiciones de interrelaciones entre seres humanos y no
humanos permiten configurar mundos diferentes, en un pluriverso de mundos,
abriendo nuestra comprension a una multi o pluriterritorialidad (Haesbaert,
2020). Es por ello que es necesario una Justicia de caracter ecolégico (complejo)
que no confunda territorio con medio ambiente ni limite la discusion a una
cuestion social de distribucion de la tierra. Se trata de promover una nocion que
respete y reconozca la interdependencia y responsabilidad con los territorios
de vida en los que habitamos, nos constituimos y damos sentido a la existencia,
como seres humanos con los demas seres de la naturaleza.

III. Justicia ecoldégica en el habitar mundos en comun: por otra
democracia

Los llamados a una justicia que comprenda las interconexiones y la
multidimensionalidad de la fragilidad frente al contexto ecolégico critico —del
cual la crisis climatica es un sintoma- estan emergiendo en las manifestaciones
de quienes han sido histéricamente marginados y subyugados: personas
negras, mujeres y personas heteronormativas no cisgénero, pueblos indigenas
y poblaciones tradicionales, personas con discapacidad, los pobres. Aquellos
que son el “otro” de la ontologia dualista moderna, cuyos territorios
existenciales han sido sistematicamente sustraidos y negados.

Los movimientos ecologista, antirracista, indigena, feminista y ecofeminista
traen la urgencia de restablecer las conexiones complejas que rescatan la
pertenencia humana a la naturaleza en su fragilidad y, al mismo tiempo,
reconocen en este mundo natural reconstituido, el potencial para la
coexistencia armoniosa. Son colectivos y comunidades que se constituyen en
torno a la idea de que existe un mundo comun que proteger, cuyas
potencialidades creativas y sanadoras se activan en la produccion y
reproduccion de la vida guiadas por la ética del cuidado, la alteridad y la
responsabilidad. Son perspectivas éticas que estan implicadas en la presencia,
en la pertenencia a territorios de vida, estableciendo una dinamica relacional
gue reconoce y recompone espacios de poder, en una democracia plural y
ecoldgica.

134



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMATICO Ne°1, 2025, 123 - 143.

La relacionalidad, como explican Escobar, Osterweil y Sharma (2024), que
constituye una forma de ser, conocer y habitar, tiene ese caracter politico que
revela el surgimiento de la vida planetaria compleja, mas alla de lo humano. En
la comprensién relacional de la realidad, cada ser vivo participa en la creacion
del mundo y su percepcién es constitutiva de este mundo, que, por tanto, no
siendo externo a nosotros, nos llama a la responsabilidad.

Los movimientos sociales con sus demandas de justicia plural son
provocadores cuando reclaman una comprension de la subjetividad que
reconozca su caracter politico, cuestionando la pretension de subjetividad
neutral que, entre otras instituciones, asume el moderno. Esta subjetividad, sin
embargo, solo refleja la subjetividad de la clase que detenta el poder estatal y
pretende imponerlo como hegemoénico, como explica Souza (2007). Estas
diferencias se perciben en la practica cuando el derecho estatal, que se define
a partir de una subjetividad hegemoénica, necesita intervenir en contextos en los
que las subjetividades son plurales y relacionales.

Las propias normas del Derecho Ambiental que pretenden proteger los
ecosistemas son injustas si no se aplican considerando estas otras
perspectivas. Como observa Echeverria (2020), la delimitacién de territorios
desde la perspectiva de la mera proteccion ambiental no debe partir de la
misma perspectiva cuando involucra la presencia de pueblos indigenas.
Mientras que el modelo administrativo occidental define los territorios en
patrones areolares segun sus funciones jerarquicas, desde el orden fisico hasta
el legal, y crea mapas con representaciones bidimensionales, el mapeo de los
pueblos indigenas, como lo demuestra la experiencia colombiana, implica el
tejido de relaciones entre el territorio y otros cuerpos, como un cuerpo vivo. En
este contexto, los territorios, deben entenderse “en primer lugar, como apetito,
pulsién vital, deseo. [...] Cada ser construye y establece canales con otros
territorios, nunca esta fuera, esta conectado con el orden o desorden del
sistema en su conjunto”, propone Echeverria (2020, pp. 263-264).

Asi que, la interculturalidad aplicada al Derecho exige que no sélo se considere
la nocién ambiental, sino también esta comprension distinta de lo que es el
territorio mismo, expresada por quienes lo habitan, explica Echeverria (2020).
El mapeo de estos territorios existenciales tiene como elemento clave la
identificacién de canales, lugares de encuentro y juego. Los territorios de
relaciéon mutua son vitales, porque alli estan en juego las cosas realmente
importantes. Estos lugares tienen cierta sacralidad, explica el autor, pues
constituyen un campo de interaccion y confluencia entre cuerpos, en el que se
comparte el poder. De este modo, lo importante de un acuerdo juridico de
gestion del territorio —que implica la proteccion del medio ambiente y de las

135



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecologica

personas que alli habitan—, por ejemplo, es que éste sea también una especie de
canal que permita la circulacion de sustancias mutuamente reproductivas. Es
necesario establecer un dialogo intercultural, afirma Echeverria (2020), para
que ambos deseos queden satisfechos. Se deben establecer buenas relaciones
sociales para que el territorio pueda construirse como “cuerpo”.

Los desafios de resolver las crisis que enfrenta la humanidad en la época del
Antropoceno —en la que se estan superando rapidamente los limites planetarios
y se esta diezmando la biodiversidad-, requieren, especialmente al Derecho,
pensar y actuar comprendiendo la compleja dinamica ecoldgica que compone
la realidad. Para ello se hace necesario establecer y rescatar formas de
convivencia en comun en las que estén presentes la justicia y la equidad,
contemplando a toda la comunidad de vida terrestre. Para ello, el enfoque de
Justicia Ecologica (Schlosberg, 2007; Dutra, 2022) propone, para estas
cuestiones que involucran las relaciones entre seres humanos y no humanos
en la naturaleza, como factores que interfieren en la dignidad e integridad de la
comunidad de vida que alli se establece, una comprension transdisciplinaria,
compleja y dialogica.

La Justicia Ecoldgica encuentra eco en los ecofeminismos territoriales que,
como observan Rativa-Gaona, Argento y Gago (2024), sugieren un llamado a la
justicia en diferentes vertientes: justicia social, ambiental, justicia de género y
justicia para los diferentes cuerpos. Asi, la lucha no es por tierra para quien
trabaja, sino por territorio para quien lo cuide, sacando a la luz la comprension
politica de estas relaciones que se desarrollan en un ethos comunitario.

Las Cortes de Justicia han jugado un papel fundamental en la ecologizacion del
derecho al ser cuestionados por cuestiones planteadas por la crisis climatica,
involucrando a empresas contaminantes, responsabilidad de los Estados,
reconocimiento de vulnerabilidades, entre otros puntos. Este es el caso de
recientes declaraciones de la Corte Interamericana de Derechos Humanos
como la Opinién Consultiva No. 23/17 (CIDH, 2017) que reconoce la
interdependencia e la indivisibilidad entre los derechos humanos e la
proteccion del medio ambiente; de la Opinién Consultiva No. 32/2025 (CIDH,
2025) que reconoce la crisis climatica y la amenaza que representa para los
derechos humanos fundamentales, y el alcance de estos derechos, lo que
implica deberes para los Estados. Lo mismo en el caso la Corte Internacional de
Justicia con la Opinién del 23 de julio de 2025 (C1J, 2025), que confirmo el deber
juridico de los Estados de enfrentar la crisis climatica, considerando, entre las
razones, el hecho de que un medio ambiente sano es la base de la vida humana
y, en consecuencia, de los derechos humanos protegidos por el Derecho
Internacional. Estas son interpretaciones que dan forma a la ley senalando una

136



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMATICO Ne°1, 2025, 123 - 143.

comprension de las interrelaciones de interdependencia y ecodependencia
entre los seres humanos y otros seres de la naturaleza.

La interculturalidad, incorporada en Constituciones latinoamericanas desde
principios de la década del 2000, asi como el reconocimiento de nuevos
titulares de derechos, como los derechos de la naturaleza en ciertos casos,
también ha impactado los debates sobre la expansién democratica de la
comprension de las relaciones entre los seres humanos y la naturaleza, en
términos éticos, y sobre como cuidar nuestro hogar comun, el planeta Tierra.

Sin embargo, a pesar de que nuevos derechos y demandas ecolégicos se
articulan en lenguaje juridico, su aplicacién carece de una comprension mas
amplia y un enfoque dial6gico que realmente represente un reposicionamiento
en términos de justicia, ya sea epistémica o social (género, clase y raza), y que
abarque las relaciones ecolégicas con otros seres de la naturaleza. Los aspectos
planteados en la defensa de los territorios por los pueblos indigenas
latinoamericanos frente a los constantes ataques que sufren son un claro
ejemplo de esta problematica.

Un paso importante seria fortalecer sus derechos con Protocolos Comunitarios
de Consulta y Consentimiento Previo, Libre e Informado bien elaborados, segun
lo previsto en el Convenio 169 de la OIT (OIT, 1989). Al mismo tiempo,
implementar medidas relacionadas con la informacién y transparencia en
materia ambiental, tal como lo prevé el Acuerdo de Escazu (ONU, 2018). La
misma preocupacion esta presente con los Estudios de Impacto Ambiental, en
los procesos de Licenciamiento Ambiental y en la preparacion y revision de
Planes Directores de las ciudades que suelen llevarse a cabo de manera formal,
sin la necesaria y deseable participacion de la comunidad y de la ciudadania en
general.

Al mismo tiempo, muchas leyes y politicas ambientales han sufrido reveses,
como se vio en el reciente caso brasilefio de cambios realizados por el Congreso
Nacional con el Proyecto de Ley 2.159/2021 (Brasil. Congreso Nacional, 2025)
apodado el “Proyecto de Ley de Devastacion”, que altera la ley que trata sobre
Licencias Ambientales y cuestiones relacionadas, porque hay intereses con
fuerza politica para hacer prevalecer una comprension restrictiva de estos
temas, promoviendo la mercantilizacion de la naturaleza inconsideradamente.

Las relaciones ecoldogicamente justas no dependen puramente de leyes y
tribunales: la Justicia Ecoldgica implica necesariamente el circuito interactivo
entre la ética, la politica y el Derecho. El Derecho mismo debe entenderse desde
una perspectiva pluralista. El Derecho debe repensarse como institucion y
como disciplina, abriéndose a las cuestiones del pluriverso de territorialidades

137



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecologica

que se discuten en este estudio, consciente de los desafios de hacerlo en un
entorno en el que prevalece una mentalidad dualista, plagada de
preconcepciones respecto de sujetos, valores y modos jerarquicos de relacion.

Componer un mundo plural, reflexiona Ferdinand (2022), definiendo quién
hablara por ese “nosotros” que resulta del mundo comun y plural formado con
los no humanos en la Tierra, alli radica el gran desafio de la crisis ecolégica que
involucra diversos aspectos, como el politico, el estético y el ontolégico. Esta
perspectiva sugiere rescatar, como lo hace Ferdinand, distintas
manifestaciones como las de Césaire, Luther King y Malcolm X, en sus gritos
por justicia. Se requiere una especie de “justicia hospitalaria”, como la que
sugiere la figura del “camarada de barco” que “lleva en si la realizacion y el
horizonte de un mundo comun” cuando, al dignificar el cuerpo del naufrago,
viendo en él un comparnero que también habla y habita la Tierra, revela la
posibilidad de un mundo resistente a las tormentas (Ferdinand, 2022, p. 222).

La corporalidad que ecofeministas, pueblos indigenas y quilombolas resaltan
en larelacionalidad que proponen les permite compartir con otros no humanos
de la naturaleza un mundo comun que se defiende como un cuerpo planetario
comun. La propuesta de una democracia ecolégica, una democracia de la Tierra
(Shiva, 2010; Eckersley, 2017), reconoce el elemento politico como un factor
decisivo para que estos “otros” miembros de la naturaleza (humanos y no
humanos) sean reconocidos en sus formas de vida, como companeros que
coexisten y merecen respeto y dignidad, y puedan ser escuchados acerca del
destino planetario comun. Se trata de reconocer el valor de la diversidad
misma, entendiendo que todas las formas de vida tienen el derecho inherente a
vivir, en una democracia de la vida (Shiva, 2010).

Reconocer la interdependencia y la ecodependencia, los vinculos y flujos que
permiten la existencia humana y no humana en la naturaleza —es decir, partir
de la comprension de que los humanos también son parte de la naturaleza, que
estan conectados umbilicalmente a ella en todos los aspectos de su existencia—
depende de un cambio de paradigma. Debemos avanzar criticamente hacia una
epistemologia de la complejidad y de ontologias relacionales, superando los
limites dualistas, entendiendo al humano inserto en el tejido de relaciones
complejas, sin perder la perspectiva de responsabilidad hacia todos los demas.

A pesar de los avances en el campo del Derecho la concientizacion ciudadana
sobre estas interrelaciones y la necesidad de un posicionamiento politico
sustentado en un debate transdisciplinario, que genere politicas ecoldgicas
desde la base, parece ser la via mas solida para salvaguardar la vida
compartida. Un buen comienzo serian las iniciativas de los poderes publicos,

138



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMATICO Ne°1, 2025, 123 - 143.

de organizaciones sociales y, especialmente, de las universidades, para poner
en marcha proyectos de dialogo, de escucha y de desarrollo de una ecologia de
saberes a la luz de los contextos concretos de los problemas relacionados con
la crisis climatica.

Es importante institucionalizar practicas, a través del Derecho, especialmente,
que permitan la diversidad de expresiones e intereses en su pluralidad ante
problematicas que impactan ecolégicamente la vida compartida de humanos y
no humanos. Democratizar este proceso mediante la creacion de un dialogo y
troca de conocimientos en un contexto intercultural, adoptando una conducta
ética guiada por el cuidado ecofeminista, la solidaridad y la responsabilidad, es
esencial para salvaguardar la comunidad planetaria de la vida ante la creciente
crisis climatica, en la que la humanidad misma participa como agente. Alli surge
otra perspectiva democratica que trasciende muros y restablece el equilibrio en
la multidimensionalidad, como lo invita el concepto de Justicia Ecologica.

Conclusiones

El contexto critico de la crisis climatica, que también tiene un caracter
civilizatorio, exige atencién a las interconexiones entre las injusticias que
sufren diferentes grupos sociales que ya han sido histéricamente marginados.
Los movimientos antirracistas, feministas, ecofeministas, ecologistas,
anticapacitistas, antietaristas y LGBTQIA+, que luchan contra diferentes
formas de prejuicio, advierten de la necesidad de superar la ontologia dualista
que divide y jerarquiza a los sujetos, reconstruyendo un mundo comun y plural.

La transdisciplinariedad del pensamiento ecolégico complejo exige
comprender la realidad dialégicamente, considerando a los diferentes
participantes que coelaboran este mundo en el que se inscribe y es posible la
existencia humana. Se trata de un mundo pluriversal, que comprende muchos
mundos, en el sentido de que cada mundo se configura en un determinado
contexto relacional que involucra a diferentes sujetos y subjetividades, en el
que se manifiestan los respectivos deseos, conocimientos y poderes.

El llamado a comprender que los humanos somos parte de una comunidad mas
amplia con los demas habitantes del planeta Tierrallega en un momento en que
las condiciones de vida estan amenazadas y la interdependencia es evidente,
frente a los fendmenos climaticos extremos y los efectos del calentamiento
global. El debate sobre la urgencia de adoptar un concepto de justicia que se
aplique a toda la comunidad de vida terrestre, en este sentido la Justicia
Ecolégica, es pertinente a este contexto. Se trata de una Justicia
multidimensional que abarca a los seres humanos y no humanos de la

139



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecologica

naturaleza, con el fin de proteger la dignidad humana y la integridad de los
ecosistemas.

Los conceptos de territorio y comunidad de vida sobresalen en este proceso de
repensar el sentido de la justicia y a quién debe dirigirse la justicia. Como bien
lo retratan los escritos de Ferdinand, Mbembe , Echeverria y Cruz Hernandez,
lo que esta en juego es la vida tal como la conocemos, como un factor que sélo
se da en comunidad en el contexto ecoldgico, ecosistémico y planetario de la
Tierra. El territorio ya no corresponde a una simple extension de tierra: pasa a
comprender una dindmica intersubjetiva entre los diferentes cuerpos que lo
habitan, componiendo mundos en comun con el cuerpo de la Tierra que
proporciona subsistencia y sentido a toda la comunidad de vida.

Estas concepciones de territorio y de comunidad de vida, en su légica no dualista,
provocan el Derecho occidental moderno, cuya matriz es el pensamiento
cartesiano. El Derecho occidental moderno y globalizado se basa en una vision
antropocéntrica y disciplinaria respecto de las relaciones entre los sujetos y los
territorios que habitan, y de las relaciones entre los seres humanos y la
naturaleza. Las practicas de interculturalidad y la ética del cuidado del
ecofeminismo, en este contexto, contribuyen a indicar la posibilidad de
transponer al mundo juridico otras formas de entender cémo equilibrar los
diferentes intereses entre los miembros de una misma comunidad.

Una revision compleja de los conceptos de territorio y comunidad de vida nos
permite avanzar criticamente en los ambitos ético, politico y juridico, para
considerar los intereses que estan en juego en funcion de la crisis ecologico-
climatica global, en busqueda de una Justicia Ecolégica que respete y aprenda
de la diversidad, poniendo en practica una democracia ecoldgica. Se trata de
una democracia en la que los conocimientos y las subjetividades plurales se
reconozcan y compartan la responsabilidad de mantener vivo el territorio
comun de la vida: el planeta Tierra.

Este breve estudio, ademads, indica la innegable urgencia de repensar el
Derecho y poner en practica una apertura democratica y pluralista, mejorando
sus institutos y creando otros, y acogiendo a toda la comunidad de la vida
terrestre en la comunidad de justicia. Es necesario promover la justicia para la
alteridad en la relacionalidad, como lo sugiere la comprension de las
territorialidades de los pueblos indigenas y los movimientos ecofeministas. Por
lo tanto, las nociones de territorio y comunidad de vida son temas que merecen
una atencion cuidadosa por el mundo legal en el proceso interpretativo y en el
desarrollo de politicas publicas ambientales y ecolégicas, lo que confirma la
hipdétesis inicial propuesta.

140



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMATICO Ne°1, 2025, 123 - 143.

Bibliografia

a) Doctrina

Bouchon, P., Boisier, M., Tironi, M., Gelcich, S. et al. (2024). Avanzar hacia la
transdisciplina en la UC. Direccion de Investigacion e Instituto para el
Desarrollo Sustentable, PUC. https://investigacion.uc.cl/wp-
content/uploads/2024/11/20241108-Informe-Digital-Transdisciplina-UC.pdf.

Ceballos, G., Ehrlich, P.R., Raven, P.H. (2020). Vertebrates on the brink as indicators of
biological annihilation and the sixth mass extinction.
https://www.pnas.org/doi/pdf/10.1073/pnas.1922686117.

Crutzen, P.J. and Stoermer, E.F. (2000). The Anthropocene. Global Change Newsletter,
(41), 17.

Cruz Hernandez, D.T. (2023). Revisitando la cartografia cuerpo-territorio desde la
autoetnografia feminista. Politica & Trabalho: revista de ciéncias sociais (59), 64-82.

De la Cadena, M. (2024) Seres-Terra: cosmopoliticas em mundos andinos. Rio de
Janeiro: Bazar do Tempo.

Dutra, T.A.H. (2022). Justica Ecoldgica: territorialidades e emergéncias. Rio de Janeiro:
Lumen Juris.

Eckersley, R. (2017). Geopolitan Democracy in the Anthropocene. Political Studies, Vol.
65(4), p. 983-999. https://journals.sagepub.com/home/psx.

Echeverri, J.A. (2004). Territorio como cuerpo y territorio como naturaleza: ;dialogo
intercultural? En Tierra adentro. Territorio indigena y percepcién del entorno,
editado por Beatriz Huertas Castillo y Alfredo Garcia Altamirano, 259-75.
Documento, no. 32. Copenhague: IWGIA.

Escobar, A. (2017). Autonomia y disefio: la realizacion de lo comunal. Tinta Limon.

Escobar, A., Osterweil, M.; Sharma, K. (2024). Relacionalidad: uma politica emergente
de la vida mas alla de lo humano. Buenos Aires: Tinta Limoén.

Fals Borda, O. (1985). Conocimiento y poder popular: Lecciones con campesinos de
Nicaragua, México, Colombia. Bogota: Punta de Lanza; Siglo XXI Editores.

Federici, S. (2019). Re-enchanting the World: Feminism and the Politics of the
Commons. Oakland: PM Press.

Ferdinand, M. (2022). Ecologia decolonial: pensar a partir do mundo caribenho.
Traducéao Leticia Mei. Sdo Paulo: Ubu.

Freire, P. (1987). Pedagogia do Oprimido. 292. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra.

Freire, P. (1999). Criando métodos de pesquisa alternativa: aprendendo a fazé-la
melhor através da agdo. Em C.R. Brandéao (Ed.), Pesquisa Participante. 8a. ed.
Sao Paulo: Brasiliense.

Guattari, F., Rolnik, S. (1996). Micropolitica: cartografias do desejo. 4a edigao.
Petrépolis: Vozes.

141


https://investigacion.uc.cl/wp-content/uploads/2024/11/20241108-Informe-Digital-Transdisciplina-UC.pdf
https://investigacion.uc.cl/wp-content/uploads/2024/11/20241108-Informe-Digital-Transdisciplina-UC.pdf
https://www.pnas.org/doi/pdf/10.1073/pnas.1922686117
https://journals.sagepub.com/home/psx

Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecologica

Haesbaert, R. (2020). Del cuerpo-territorio al territorio-cuerpo (de la Tierra):
contribuciones decoloniales. Revista Cultura y Representaciones Sociales, 15
(29), pp. 267-301.

Ingold, T. (2015). Estar vivo: ensaios sobre movimento, conhecimento e descrigdo.
Traducéao de Fabio Creder. Petrépolis: Vozes.

Kopenawa, D., Albert, B. (2015). A queda do céu. Palavras de um xama Yanomami. Sao
Paulo: Companhia das Letras.

Krenak, A. (2020). Sempre estivemos em guerra. Entrevista para Ana Paula Orlandi.
Revista Humboldt, margo.
https://www.goethe.de/prj/hum/pt/dos/zug/21806968.html .

Mbembe, A. (2025). Democracia como comunidade de vida. Sdo Paulo: n-1 edigoes.
Morin, E. (2005). A cabega bem-feita. Porto Alegre: Sulina.

Morin, E. (2005a). O método 1. A natureza da natureza. Traducao Ilana Heineberg. Porto
Alegre: Sulina.

Morin, E., Kern, A.B. (2005b). Terra-Patria. Tradugdo Paulo Azevedo Neves da Silva. 5a
ed. Porto Alegre: Sulina.

Morin, E. (2007). Complejidad restringida y complejidad generalizada o las
complejidades de la Complejidad. (In) Utopia y Praxis Latinoamericana. Revista
Internacional de Filosofia Iberoamericana y Teoria Social, 12, (38), p. 107-119.

Nicolescu, B. (1996). La Transdiscipliariedad: manifesto. México: Multiversidad Mundo
Real Edgar Morin, A.C.

Rativa-Gaona, S., Argento, M. & Gago, V. (2024). Feminismos Ecoterritoriales frente a
la politica de la crueldad. En Droguett, F.F.; Puente, F. (Coords.) Feminismos
ecoterritoriales en América Latina: cuidar, crear, re-existir. Fundacion Rosa
Luxemburgo, 9-18.

Rockstrom, J., et. al. (2009). Planetary boundaries: exploring the safe operating space
for humanity. Ecology and Society 14 (2): 32 [online], pp. 1-33.

Santos, B. de S. (2019). Construindo as epistemologias do sul: para um pensamento
alternativo de alternativas. Vol. 1, pp. 639-
676.https://doi.org/10.2307/j.ctvt6rkt3.18. Recuperado de
https://www.jstor.org/stable/j.ctvt6rkt3.18.

Schlosberg, D. (2007). Defining Environmental Justice: Theories, Movements, and
Nature. Oxford: Oxford University Press.

Schnitman, D.F. (org.) (1998). Nuevos Paradigmas, Cultura y Subjetividade.
Introducao. Buenos Aires/Barcelona/México: Paidos.

Shiva, V. (2010) Democracia de la Tierra y los Derechos de la Naturaleza, Conferencia
FLACSO Quito. https://gda.com.ar/wp-content/uploads/2021/06/articulo-
generoyambiente-2.pdf.

142


https://www.goethe.de/prj/hum/pt/dos/zug/21806968.html
https://doi.org/10.2307/j.ctvt6rkt3.18
https://www.jstor.org/stable/j.ctvt6rkt3.18

DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMATICO Ne°1, 2025, 123 - 143.

Souza, E.L. de. (2007). Filosofia do Direito, Etica e Justica: filosofia contemporanea.
Porto Alegre: Nuria Fabris Editora.

Svampa, M. (2015). Feminismos del Sur e ecofeminismo. Nueva Sociedad (256), pp.
127-131.

Viveiros de Castro, E. (2015) Metafisicas canibais: elementos para uma antropologia
pos-estrutural. Cosacnaify/ N-1 edigoes.

Warren, K.J. (1990). The power and promise of ecological feminism. Environmental
Ethics 12 (2), pp. 125-146.

b) Normativa

Acuerdo de Escazu (2018). Acuerdo Regional sobre el Acceso a la Informacién, a la
Participacion Publica y a la Justicia en Asuntos Ambientales en América Latina
y el Caribe de 04/03/2018, de la Organizacion de las Naciones Unidas.

Convenio No. 169 sobre pueblos indigenas y tribales (1989), de la OIT/Organizacion
Internacional del Trabajo.

c) Otras fuentes

Articulagao Nacional das Mulheres Guerreiras da Ancestralidade — ANMIGA (2022).
Carta das Primeiras Brasileiras. Recuperado de https://anmiga.org/carta-das-
primeiras-brasileiras/.

Brasil. Congreso Nacional. Proyecto de Ley 2.159/2021 sobre Licenciamento Ambiental
aprovado en 17/05/2025. Recuperado de https://legis.senado.leg.br/sdleg-
getter/documento?dm=8979282&ts=1753109958270&disposition=inline.

CIDH. Emergencia climatica y derechos humanos - Opinion Consultiva OC-32/2025 de
03/07/2025 por solicitacién de la Republica de Colombia y de la Repuiblica de
Chile. Recuperado de https://jurisprudencia.corteidh.or.cr/es/vid/1084981967.

CIDH. Medio Ambiente y Drechos Humanos — Opinién Consultiva OC-23/2017 de
15/11/2027 por solicitaciéon de la Republica de Colombia. Recuperado de
https://www.corteidh.or.cr/docs/opiniones/seriea_23_esp.pdf.

C1J. Obligaciones de los Estados en materia de cambio climatico — Opinién Consultiva
ocC de 23/07/2025. Recuperado de https://icj-web.leman.un-
icc.cloud/sites/default/files/case-related/187/187-20250723-adv-01-00-en.pdf.

Colectivo Miradas Criticas del Territorio desde el Feminismo (2017). Mapeando el
cuerpo-territorio. Guia metodologica para mujeres que defienden sus
territorios, Quito: CLACSO.

IPCC (2023). Sixth Assessment Report. Recuperado de
https://www.ipcc.ch/assessment-report/ar6/.

WMO - World Metereological Organization (2024). Relatério Estado Global do Clima.
Recuperado de https://library.wmo.int/es/records/item/69455-state-of-the-
global-climate-2024.

143


https://anmiga.org/carta-das-primeiras-brasileiras/
https://anmiga.org/carta-das-primeiras-brasileiras/
https://library.wmo.int/es/records/item/69455-state-of-the-global-climate-2024
https://library.wmo.int/es/records/item/69455-state-of-the-global-climate-2024

