
DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMÁTICO  N°1, 2025, 123 – 143.   

 

123 
 

https://doi.org/10.29393/DA1-5TCTD10005 
Artículos de investigación 

 
 

Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones 
para la justicia ecológica 

Inhabiting territories in a community of life: reflections for 
ecological justice 

 
 
Tonia Horbatiuk Dutra* 
 

RESUMEN: El objetivo de este estudio es identificar, en los conceptos de 
territorio y comunidad de vida sugeridos por los pueblos indígenas y los 
movimientos ecofeministas, elementos útiles para una nueva comprensión de 
la justicia, así como para repensar el Derecho en el sentido de promover una 
democracia ampliada para todas las alteridades. Basándonos en el método 
hipotético-deductivo en un sentido amplio y la metodología de investigación 
bibliográfica, se concluye que la relacionalidad humana y la interdependencia 
con otras formas de vida y con el propio planeta Tierra, exigen repensar el 
Derecho e implementar una apertura democrática que abarque la comunidad 
de vida terrestre, visando la justicia para la alteridad en la relacionalidad. 

Palabras clave: territorio, comunidad de vida, justicia ecológica, 
transdisciplinariedad, derecho ambiental. 

ABSTRACT: The aim of this study is to identify, within the concepts of territory 
and community of life suggested by Indigenous peoples and ecofeminist 
movements, useful elements for a renewed understanding of justice, as well as 
for rethinking Law in order to promote an expanded democracy that embraces 
all forms of alterity. Based on a broad hypothetical-deductive approach and 
bibliographic research, the study concludes that human relationality and 

 
* Doctora en Derecho, Universidad Federal de Santa Catarina (UFSC). Licenciada en Derecho, 
UFSC. Investigadora posdoctoral del Programa de Postgrado en Derecho, UFSC, Florianópolis, 
Brasil. tahdutra@hotmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1951-4362.  

 

   Recibido: 2025.05.15 / Aprobado: 2025.09.02 

mailto:tahdutra@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1951-4362


Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecológica 

 
124 
 

interdependence with other forms of life and with the planet Earth itself demand 
rethinking Law and implementing a democratic openness that encompasses the 
terrestrial community of life, seeking justice for alterity within relationality. 

Keywords: territory, community of life, ecological justice, transdisciplinarity, 
environmental law. 

 
Introducción 

Los patrones climáticos de la Tierra, que han permitido que las comunidades 
humanas se desarrollen en condiciones biofísicamente equilibradas, están 
colapsando. Los límites planetarios (Rockstrom, 2009) se están superando y el 
aumento de la temperatura de la Tierra ya está comprometiendo a los biomas y 
ecosistemas, mundos donde cohabita la comunidad de vida, compuesta por 
seres humanos y no humanos en la naturaleza. Las condiciones actuales 
representan un riesgo inminente de catástrofes ecológico-climáticas, 
destacándose entre los principales factores el uso abusivo de la naturaleza 
como recurso/materia prima para el desarrollo económico en términos 
globales, exigiendo que el Derecho responda a las múltiples injusticias que 
ocurren. 

Según el Sexto Informe de Evaluación del IPCC (2023), el calentamiento global 
alcanzó 1,1°C, por encima de los niveles preindustriales en 2020, debido a 
factores como un modelo de desarrollo basado en más de un siglo de quema de 
combustibles fósiles, el uso desigual e insostenible de la energía y de la tierra. 
Los resultados han sido un aumento de los fenómenos meteorológicos 
extremos con impactos más graves en la vida de las personas y la naturaleza en 
todo el planeta. La previsión, según el Informe, es que con cada fracción 
adicional de calentamiento los impactos se intensificarán, especialmente para 
las comunidades más vulnerables, un contingente de entre 3.300 y 3.600 
millones de personas. La situación de crisis ecológica y climática empeoró aún 
más después de estas evaluaciones. 

Según el Informe sobre el Estado del Clima Global, de la Organización 
Meteorológica Mundial (WMO, 2024), en la última década, cada año ha 
destacado en relación a los anteriores por la alta temperatura, y el nivel de 
concentración de gases en la atmósfera también ha sido notable. En 2023, el 
porcentaje de concentración de CO2 fue 151% superior al nivel preindustrial 
utilizado como parámetro, de 1750, lo que sería el más alto de los últimos 800 
mil años. El metano y el óxido nitroso también superaron los parámetros 



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMÁTICO  N°1, 2025, 123 – 143.   

 

125 
 

anteriores, alcanzando un 266% y un 124% por encima de los niveles 
preindustriales, respectivamente. 

En cuanto a los impactos del cambio climático, la actual crisis alimentaria 
mundial es la mayor de la historia moderna reciente. El informe llama la 
atención sobre la inseguridad alimentaria y destaca que los fenómenos 
climáticos extremos han afectado gravemente a la seguridad alimentaria. La 
escasez de agua y alimentos, el riesgo de desastres resultantes de fenómenos 
climáticos extremos (WMO, 2024), la extinción significativa de especies de la 
biodiversidad (Ceballos, Ehrlich y Raven, 2020) y el aumento del número de 
personas desplazadas por motivos ambientales son síntomas del Antropoceno 
(Stoermer y Crutzen, 2000). Estos factores, resultantes de un modo de vida 
reductivo y esterilizante, demuestran el aumento exponencial de la 
vulnerabilidad humana y de los no humanos en la naturaleza que coexisten en 
interdependencia. 

Como observa Morin (2005b), la complejidad de la realidad humana y natural 
no encaja en la visión simplista del pensamiento dualista y mecanicista. Entre 
otros factores, la epistemología del conocimiento moderno no da cabida a la 
multidimensionalidad y a los aspectos transicionales entre sujeto/objeto, lo que 
requiere una reflexión compleja sobre estas relaciones. El contexto crítico del 
Antropoceno que enfrenta hoy la humanidad refleja esta condición. 

La ecología, campo del conocimiento que surge de la interdisciplinariedad, 
viene aportando una nueva comprensión de las interrelaciones que se 
establecen en el mundo vivo de los seres que coexisten en y con el planeta 
Tierra. Es pensando en términos ecológicos en sentido amplio, abarcando no 
sólo la ecología ambiental y la ecología social, sino también la ecología mental, 
trazando nuevas cartografías (Guattari y Rolnik, 1996), que se hace posible 
hablar de la Justicia Ecológica que debería guiar el Derecho en el contexto del 
Antropoceno. Se trata de promover una apertura interpretativa y perceptiva 
multidimensional y compleja, siguiendo los caminos posibles que permite la 
relacionalidad, superando los límites dicotómicos de la metafísica cartesiana – 
mente/cuerpo, espíritu/materia, hombre/naturaleza. 

Los conceptos de territorio y comunidad de vida, desde esta perspectiva, 
merecen especial atención, pues son conceptos que permiten pensar la justicia 
más allá de lo humano como Justicia Ecológica, en la transdisciplinariedad. El 
debate en torno a estos conceptos permite entrar fructíferamente en una nueva 
perspectiva que incluye nociones como cuerpo-territorio, agencia, ontologías 
relacionales, pluriverso de mundos, entre otras. 



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecológica 

 
126 
 

Considerando la violencia y la opresión que se manifiestan como injusticias 
contra las comunidades de vida conformadas por seres humanos y no humanos 
del mundo natural y sus territorios –denunciadas por ambientalistas, 
ecofeministas, movimientos negros e indígenas latinoamericanos, el problema 
en el que se centra el estudio es:  ¿Es importante, para establecer una relación 
de justicia hacia los demás humanos y no humanos en la naturaleza, que el 
Derecho considere conceptos como “territorio” y “comunidad de vida” de 
manera compleja? 

En vista de lo anterior, el objetivo de este breve estudio es visibilizar la 
relevancia de las nociones de territorio y comunidad de vida para la concepción 
de la Justicia Ecológica, y sus implicaciones en el Derecho, a partir de un 
pensamiento transdisciplinar complejo, es decir, que considera la complejidad 
como epistemología, como nuevo paradigma del conocimiento (Morin, 2007). A 
los efectos de este estudio se aplica la definición minimalista de investigacion 
transdisciplinar que, como tal “incorpora la empatía y comprensión de 
realidades externa a las de la mirada científica y académica, abriendo una 
puerta a un involucramiento gradual a cada realidad y proceso investigativo” 
(Bouchon et al., 2024, p. 4). 

La hipótesis, a confirmar, considerando las conjeturas teóricas y los registros 
de aspectos del contexto práctico, es que las nociones de territorio y comunidad 
de vida, entendidas de forma compleja en la transdisciplinariedad, por sus 
implicaciones concretas en el mundo físico y en los valores de los diferentes 
grupos sociales, son muy relevantes para la concepción de la Justicia Ecológica 
y su aplicación práctica a través del Derecho en demandas legales o políticas 
públicas.  

Utilizando el método hipotético-deductivo más allá de su sentido estricto y la 
metodología de investigación bibliográfica en libros, revistas científicas y 
documentos oficiales, entre otros, el artículo se desarrolla en torno a los 
siguientes temas de discusión: a) Ecología y complejidad: mundos que emergen 
en la transdisciplinariedad; b) Territorio y comunidad de vida como conceptos 
claves para la comprensión de la Justicia Ecológica; c) Justicia Ecológica en el 
habitar mundos en común: por otra democracia. El estudio apunta a la 
necesidad de repensar el Derecho e implementar una apertura democrática que 
abarque la comunidad de vida terrestre, visando la justicia para la alteridad en 
la relacionalidad, a lo que la comprensión de las territorialidades de los pueblos 
originarios y de los movimientos ecofeministas tiene un importante aporte. 

 



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMÁTICO  N°1, 2025, 123 – 143.   

 

127 
 

I. Ecología y complejidad: mundos que emergen en la 
transdisciplinariedad 

La crisis climática que hoy amenaza a la humanidad de múltiples maneras, 
como se explica en la introducción de este estudio, es, ante todo, una crisis 
ecológica y civilizatoria. El contexto crítico actual surge de la ausencia de una 
comprensión y abordaje relacional entre los factores humanos y biofísicos 
implicados conjuntamente en el modelo de desarrollo que se ha globalizado, 
maximizando las prácticas de instrumentalización del mundo natural en favor 
del lucro financiero de algunos pequeños grupos. 

La matriz de este modelo de desarrollo que compromete el equilibrio ecológico 
planetario es la racionalidad cartesiana dualista, que aísla el campo del 
conocimiento en busca de un conocimiento neutral, objetivo y verdadero, y 
adopta, para ello, la división del conocimiento en disciplinas, en un proceso 
creciente de especialización. Este modelo de pensamiento rompe con la 
premisa de la complejidad del conocimiento, es decir, que es necesario tomar 
en cuenta su contexto y las interacciones entre sujeto y objeto en el proceso de 
conocer, además de descartar que el conocimiento está sujeto a la 
incertidumbre y al error. En dirección opuesta, el conocimiento complejo, 
multidisciplinario y transdisciplinario revela, después de todo, la fragilidad del 
ser humano como ser que integra los mundos de la naturaleza y la cultura, es 
decir, es al mismo tiempo sapiens y demens , como explica Morin (2005b). 

Proponiendo superar los límites de la racionalidad dualista y disciplinar, 
surgen diferentes enfoques, como el multidisciplinario o pluridisciplinar, el 
interdisciplinario y el transdisciplinar, con respectivas implicaciones. La 
pluridisciplinariedad o multidisciplinariedad consiste en la aplicación de varias 
disciplinas a un mismo objeto de estudio, mientras que la interdisciplinariedad 
implica también la cooperación entre disciplinas y la transferencia de métodos 
entre ellas, con la posibilidad del surgimiento de nuevas disciplinas (Morin, 
2005). A su vez, la transdisciplinariedad es lo que está entre, a través y más allá 
de las disciplinas, un enfoque que pretende comprender el mundo presente a 
través de la unidad del conocimiento (Nicolescu, 1996). La 
transdisciplinariedad, según Nicolescu (1996), es una lógica de niveles de 
complejidad de la realidad, una lógica abierta a la ontología. 

La transdisciplinariedad es característica del pensamiento complejo; no 
prescinde de la multidisciplinariedad y la interdisciplinariedad, sino que 
permite ir más allá de ellas. Se trata de comprender el conocimiento en una 
dinámica que avanza tanto en la dirección de las partes al todo como en la 
dirección inversa, del todo a las partes, explica Morin (2005), adoptando, 
además de la perspectiva disciplinar, un punto de vista metadisciplinario. Este 



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecológica 

 
128 
 

enfoque epistemológico sigue el pensamiento de Pascal citado por Morin (2005), 
según el cual: 

Puesto que todas las cosas son causadas y causantes, ayudadas y ayudantes, 
mediatas e inmediatas, y todas están ligadas entre sí por un vínculo natural e 
imperceptible, que conecta a los más distantes y a los más diferentes, considero 
imposible conocer las partes sin conocer el todo, tanto como conocer el todo 
sin conocer, particularmente, las partes […] (p. 116). 

Los sistemas producen propiedades diferentes de las que ya son pertinentes a 
las partes que los integran, cualidades que resultan de la autoorganización, del 
surgimiento del sistema, explica Morin (2005a). Por lo tanto, comprender 
sistémicamente no equivale a realizar la mera suma de efectos parciales. 

El enfoque transdisciplinario también está relacionado con el cambio de 
paradigma respecto de la relación sujeto/objeto del conocimiento. En este 
sentido, existe una interconexión recursiva entre ciencia, subjetividad humana 
y procesos culturales, en una configuración científico-cultural compleja, 
multidimensional, diversificada y dinámica que se establece como un sistema 
abierto, permeado por distintas densidades y antinomias (Schnitman, 1998). 

La ciencia clásica adopta una visión objetiva, evitando el factor subjetivo que 
forma parte del conocimiento. El paradigma cartesiano orienta esta separación 
de modo que, dentro de esta perspectiva, la ciencia es responsable del mundo 
del objeto y la filosofía es responsable del mundo del sujeto. Por el contrario, la 
epistemología de la complejidad sugiere revisar los conceptos de libertad y 
autonomía que sustentan la ciencia clásica para adoptar una comprensión 
basada en la auto eco-organización, una autoorganización dependiente de una 
ecología (Schnitman, 1998). 

Temas centrales que movilizaron el pensamiento humano históricamente, las 
entidades naturales como el cosmos, la naturaleza, la vida y los propios seres 
humanos, fueron comprometidos por el pensamiento cartesiano. Estas 
entidades, basadas en la transdisciplinariedad como principio, vuelven a 
escena a través de nuevas ciencias, entre ellas la ecología, las ciencias de la 
Tierra y la cosmología. La ecología utiliza disciplinas físicas y biológicas para 
comprender a los seres vivos en relación entre sí en el ecosistema y busca 
fuentes en las ciencias humanas para estudiar el mundo humano en sus 
interacciones con la biosfera. La noción de ecosistema y también la 
comprensión de la biosfera, como un mega sistema autorregulado en el que se 
inserta el desarrollo humano en los sentidos económicos y técnicos que lo 
perturban, surgen del pensamiento ecológico (Morin, 2005). 



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMÁTICO  N°1, 2025, 123 – 143.   

 

129 
 

Considerando que los seres humanos interactúan en contextos ecosistémicos 
con otras formas de vida, el universo de conocimientos y sujetos que se 
construyen en conjunto en el contexto emergen simultáneamente, lo que remite 
a la necesidad de una actitud ética y responsable en este proceso. Al mismo 
tiempo, esta comprensión revela la insuficiencia de una perspectiva unívoca de 
la historia y de los proyectos humanos, y la posibilidad de que se puedan 
construir otros mundos, con sus respectivos significados, conflictos y acciones 
coordinadas (Schnitman, 1998). 

La crisis ecológico-climática revela la existencia de esta pluralidad de mundos 
que coexisten de forma compleja, en la que el concepto de territorio debe 
entenderse en la multidimensionalidad de las relaciones que se establecen en 
una comunidad de vida. Los conflictos entre mundos que resultan en modos de 
vida sustentados en diferentes comprensiones, valores y prácticas se hacen 
evidentes en el avance del modo de vida predominante en la civilización 
occidental sobre otros, un tema de la Ecología Política y un desafío para el 
Derecho. En ese sentido, aproximaciones metodológicas relevantes surgen de 
los trabajos de Fals Borda (1985), Paulo Freire (1987; 1999), Sousa Santos (2019) 
y Arturo Escobar (2017), por ejemplo. 

Así, el llamado a la Justicia Ecológica implica cuestionar la racionalidad 
dualista que separa al ser humano de la naturaleza, asignándole a esta última 
el estatus de mero objeto y adoptando otra perspectiva epistemológica e incluso 
ontológica de estas relaciones. El carácter ecológico que caracteriza esta idea 
de justicia y repercute en el Derecho revela la trama en la que está involucrada 
la vida humana, destaca las relaciones intrínsecas de interdependencia y 
ecodependencia, así como las prácticas injustas de agresión y daño a otras 
formas de vida que componen la biosfera de la Tierra (Dutra, 2022). 

II. Territorio y comunidad de vida como conceptos clave para entender 
la Justicia Ecológica 

Los conceptos de territorio y comunidad de vida son centrales en la idea de 
Justicia Ecológica. Están presentes en los debates sobre lo común (Federici, 
2019), los mundos del pluriverso (Escobar, Osterweil y Sharma, 2024), y sobre 
los mecanismos que buscan determinar y situar quién habita y cómo debe 
hacerlo. Filósofos, geógrafos, antropólogos, economistas, sociólogos, físicos, 
biólogos y politólogos han examinado críticamente el tema.  

La transdisciplinariedad permite trabajar cuestiones antes impensables de 
forma transformadora en beneficio de una relación más justa para toda la 
comunidad de vida terrestre. Surgen debates que muestran que no sólo está en 
disputa el territorio físico, sino el concepto mismo de territorio, que adquiere 



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecológica 

 
130 
 

otros contornos en términos de la ecología política, desde la perspectiva 
ecofeminista y de la crítica decolonial.  

Diferentes comprensiones que involucran el territorio como espacio y tiempo 
para habitar la Tierra en la relacionalidad, en sus perspectivas ontológicas y 
ecosóficas – como es el caso de los asentamientos quilombolas (Ferdinand, 
2022), los cuerpos-territorios (Cruz Hernández, 2023; Haesbaert, 2020) y las 
cartografías micropolíticas (Guattari y Rolnik, 1996) – traen a la luz una realidad 
compleja moldeada por múltiples agencias que requieren otra noción de 
justicia. 

Al mismo tiempo, la ecología, en su transdisciplinariedad, promueve la 
comprensión de que la vida humana no puede ser entendida de manera 
disociada de otras formas de vida en la biosfera de la Tierra, y sugiere pensar 
en las diferentes dimensiones del concepto de “comunidad de vida”: dimensión 
física/biológica; dimensión sociológica (económica, cultural, política), 
dimensión ontológica (de sujetos y tramas). 

Mbembe (2025) observa que en las últimas décadas el aumento de la violencia 
y las catástrofes provocadas por la acción humana ha estado cambiando la 
comprensión de cuestiones claves como la vida, la política y la soberanía. El 
poder hoy reside en “controlar y redistribuir los medios de supervivencia 
humana y sostenibilidad ecológica” (Mbembe, 2025, p. 15). El poder, explica el 
autor, actúa como una fuerza geomórfica y se reproduce produciendo fracturas 
y fisuras en el cuerpo humano y en la propia Tierra, agotando sus capacidades 
orgánicas. De ahí la búsqueda de ampliar la definición de lo humano y afirmar 
la fuerza regenerativa de la vida misma que lleva a la comprensión de la 
democracia como comunidad de vida. La mutualidad, característica del 
principio ubuntu de los pueblos africanos, traduce esta idea de ser-en-común. 

Para Ferdinand (2022), frente a las catástrofes y las tormentas, no existe un 
“nosotros” homogéneo; las desigualdades raciales y de género entre ricos y 
pobres no desaparecen; debemos ser conscientes de las diferentes injusticias 
que se manifiestan. En este sentido, las luchas ecologistas deben ir de la mano 
con aquellas que se posicionan contra el patriarcado, la esclavitud y el 
colonialismo. Enfrentar la tormenta moderna requiere mantener la pluralidad 
constitutiva de las escrituras del mundo, lo que implica en estas narrativas la 
comprensión de las relaciones entre humanos y no humanos en un continuo 
(Ferdinand, 2022). Así, “el desafío de la acción ecológica es precisamente hacer 
el mundo, componer un mundo entre humanos y no humanos [...]” (Ferdinand, 
2022, p. 254). 



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMÁTICO  N°1, 2025, 123 – 143.   

 

131 
 

Los pueblos africanos en condición de quilombolas, en proceso de escapar, por 
tanto, de la esclavitud, se instalan en bosques y manglares, se convierten en 
hijos de las Américas, metamorfoseados en una nueva pertenencia cultural, 
libres en el ejercicio de sus cultos y en el proceso de organización de la vida 
colectiva. Y, en esta vida campesina, «los quilombolas se nutren de la tierra 
mediante la agricultura colectiva de subsistencia. [...] Esta metamorfosis criolla 
les permite redescubrir un «yo» y un «nosotros» a través de una nueva relación 
con su cuerpo» (Ferdinand, 2022, p. 173). El acto de plantar y cosechar no es 
meramente una práctica objetiva y sin relación con otros aspectos de la vida, ya 
que la vida sucede en este “común”. Se trata de establecer una relación 
diferente a la de la plantación colonial, cuya violencia trasciende lo humano 
racializado y se proyecta sobre la Tierra, revelando una relación de cuidado 
mutuo de los cuerpos y del territorio. 

La injusticia que permea las relaciones entre los humanos repercute en los 
territorios que las comunidades humanas habitan con otros seres de la 
naturaleza. Hacer el mundo, como propone Ferdinand (2022), o entender la 
democracia como comunidad de vida, como propone Mbembe (2025), son ideas 
que parten de esta comprensión de que las injusticias en forma de violencia y 
opresión cometidas contra la alteridad trascienden lo humano y promueven 
fracturas en el seno de la Tierra, y que lo contrario también es cierto. El llamado 
es a una apertura ética para acoger este mundo natural al que también 
pertenecen los humanos, con un carácter de mutualidad como ocurre en el 
ubuntu de los pueblos africanos (Mbembe, 2025) o en el buen vivir de los 
pueblos andinos y otros sentipensantes (Escobar, Osterweil y Sharma, 2024). 

Estos entendimientos están en consonancia con el pensamiento de Ingold 
(2008, p. 36) cuando afirma que los seres humanos y los demás seres habitan el 
mundo cuando coproducen sus vidas, inmersos “en las corrientes del mundo 
de la vida”. Los humanos y los no humanos se realizan “dentro y a través de su 
entorno”, utilizando las capacidades desarrolladas y encarnadas, mediante la 
práctica y la experiencia, explica Ingold (2008, p.36). 

La relacionalidad presente en estas culturas ancestrales es recuperada por la 
ética ecofeminista del cuidado, que también denuncia la interseccionalidad 
entre las opresiones que recaen sobre las mujeres y sobre otras categorías 
oprimidas y silenciadas, incluida la naturaleza. El feminismo ecológico, enseña 
Warren (1990), entiende que la dominación de las mujeres y la de la naturaleza 
tienen un origen común: la ontología dualista que guía el pensamiento 
occidental moderno. Las injusticias presentes en el racismo, el clasismo, el 
edadismo, el etnocentrismo, el colonialismo, el imperialismo y el sexismo 
surgen del mismo pensamiento dualista y la jerarquía que éste establece en los 



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecológica 

 
132 
 

binomios humano/naturaleza, hombre/mujer, blanco/no blanco, etc. El 
ecofeminismo, por su perspectiva pluralista, rechaza cualquier pretensión 
universalista y esencialista respecto de los problemas sociales y ecológicos, 
pues reconoce que las soluciones deben pensarse en un contexto en el que 
inciden las condiciones propias de la cultura, el tiempo, la geografía y factores 
de carácter histórico, material, socioeconómico y político (Warren, 1990). 

El sentido de lo común según el pensamiento feminista, como enseña Federici, 
(2019), da visibilidad a la cadena de producción y reproducción que se sustenta 
en el cuidado y dedicación que las mujeres se encargan de realizar, para 
reposicionar lo humano en el mundo. Es la exigencia de reconocimiento del otro 
en la comunidad de la vida terrestre. La idea de comunidad que permea la 
temática de los bienes comunes exige compromiso, en el sentido de integrar a 
la comunidad con actitudes de cooperación y responsabilidad, una comunidad 
integral y ampliada hacia la tierra, la naturaleza y sus seres (Dutra, 2022). 

Esta comprensión pluralista y situada está presente en el concepto de “cuerpo-
territorio”, que destaca en el ecofeminismo latinoamericano en el pensamiento 
de autoras como Cruz Hernández (2023) y las demás integrantes del Colectivo 
ecuatoriano Miradas Críticas Del Territorio desde el Feminismo (2017), por 
ejemplo. Según Cruz Hernández (2023) la expresión permite manifestar la 
compleja dialéctica de relaciones que, a partir del cuerpo, establecen las 
mujeres en las distintas escalas organizativas a las que pertenecen, al habitar 
un mundo común. 

Al defender sus cuerpos-territorios, las mujeres están considerando su propia 
vulnerabilidad frente a la violencia territorial, que resuena en aspectos físicos 
y psicológicos, generando, además de dolor, hambre y enfermedad, angustia, 
miedo y sufrimiento. Refleja la idea de que el cuerpo es un territorio político a 
defender, dice el Colectivo Miradas Críticas Del Territorio desde el Feminismo 
(2017). Es con esta lente que debe leerse la Carta de las Primeras Mujeres 
Brasileñas, elaborada por integrantes del movimiento integrado por mujeres 
indígenas de Brasil, la Articulación Nacional de Mujeres Guerreras Ancestrales 
– ANMIGA (2022), cuando dice: 

“Somos Mujeres Bioma, porque somos tierra, semillas, raíces, tronco, 
ramas, hojas y frutos, mujeres conectadas al cuerpo de la Tierra. Somos 
diversas, somos abuelas, madres, hijas y nietas. Nosotros por los que 
vinieron antes de nosotros, nosotros por nosotros y nosotros por los que 
vendrán. [...] Somos mujeres movilizadas, politizadas, aportando 
nuestros conocimientos y voces ancestrales. Somos la continuación de 
muchas luchas, por la defensa de los derechos de los Pueblos Indígenas, 



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMÁTICO  N°1, 2025, 123 – 143.   

 

133 
 

de las mujeres indígenas, de los derechos ambientales y de los derechos 
humanos: somos la lucha por la vida”. 

Los pueblos indígenas de América Latina también fueron víctimas de genocidio 
durante la “tormenta moderna”, destaca Ferdinand (2022), época en la que no 
solo se perdieron vidas humanas, sino también prácticas culturales y de 
subsistencia, creencias y cosmogonías que los vinculaban a sus “Tierras 
Madre”. Hoy en día, los pueblos indígenas y poblaciones tradicionales de 
América Latina se encuentran entre los más amenazados por el avance del 
neoextractivismo (Svampa, 2015), las prácticas de los hombres blancos que, 
como advierte Kopenawa (2015), chamán y líder yanomami, viven en el deseo 
del “oro caníbal”. Nada es más relevante que esta crítica, pues aún hoy las 
comunidades Yanomami sufren contaminación con plomo y metales pesados 
como consecuencia de la minería ilegal en sus territorios. 

El territorio no sólo tiene un valor de uso, tiene también un valor afectivo y 
simbólico. En América Latina, el territorio está presente en las primeras líneas 
de lucha por la transformación social e involucra aspectos identitarios, como 
es el caso del concepto ecofeminista de cuerpo-territorio. Esta idea, observa 
Haesbaert (2020), sugiere otra en la dirección opuesta: pensar en términos de 
territorio-cuerpo. Lo que está en juego es la vida misma, garantizar la existencia 
terrena frente a genocidios y violencias similares del modelo moderno-colonial, 
que amenazan la vida de los pueblos indígenas y otros pueblos sometidos a 
prácticas de dominación colonial, lo que implica una disputa ontológica. Se 
trata del propio cuerpo físico individual, amenazado desde el vientre materno, 
de los territorios-mundo y de la Tierra –como pluriverso de mundos–, a la que 
todos estamos vinculados. Esto nos lleva a pensar en nuestro propio mundo 
situado considerando contextos geohistóricos y referencias espaciotemporales 
(Haesbaert, 2020). 

El perspectivismo amerindio de que trata Viveiros de Castro (2015) explica las 
comprensiones de cuerpo y alma de los pueblos indígenas de América Latina y 
del pensamiento occidental moderno: lo que unifica el sentido de humanidad 
para el europeo es el alma, en contraste, para los pueblos amerindios sería el 
cuerpo. En un primer encuentro, los blancos se sienten extraños, 
preguntándose cómo un alma similar a la suya podría habitar otro cuerpo, 
mientras que los indígenas se preguntan cómo un cuerpo tan similar al suyo 
podría ser habitado por otra alma. 

Comprender el significado de “cuerpo” trae implicaciones a esta visión del 
territorio que explicita relaciones de poder sobre la capacidad de producir y 
reproducir vida en el sentido coextensivo en que, como enseña Krenak (2020), 



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecológica 

 
134 
 

lo humano da sentido al lugar y éste da sentido a la existencia de lo humano. Así 
que, en el contexto latinoamericano, la lucha por el territorio como espacio 
existencial es reivindicada por los pueblos indígenas como una forma de 
garantizar su modo de ser-en-el-mundo en sentido ontológico, en su 
cosmopolítica (De la Cadena, 2024). 

Diferentes composiciones de interrelaciones entre seres humanos y no 
humanos permiten configurar mundos diferentes, en un pluriverso de mundos, 
abriendo nuestra comprensión a una multi o pluriterritorialidad (Haesbaert, 
2020). Es por ello que es necesario una Justicia de carácter ecológico (complejo) 
que no confunda territorio con medio ambiente ni limite la discusión a una 
cuestión social de distribución de la tierra. Se trata de promover una noción que 
respete y reconozca la interdependencia y responsabilidad con los territorios 
de vida en los que habitamos, nos constituimos y damos sentido a la existencia, 
como seres humanos con los demás seres de la naturaleza. 

III. Justicia ecológica en el habitar mundos en común: por otra 
democracia 

Los llamados a una justicia que comprenda las interconexiones y la 
multidimensionalidad de la fragilidad frente al contexto ecológico crítico –del 
cual la crisis climática es un síntoma– están emergiendo en las manifestaciones 
de quienes han sido históricamente marginados y subyugados: personas 
negras, mujeres y personas heteronormativas no cisgénero, pueblos indígenas 
y poblaciones tradicionales, personas con discapacidad, los pobres. Aquellos 
que son el “otro” de la ontología dualista moderna, cuyos territorios 
existenciales han sido sistemáticamente sustraídos y negados. 

Los movimientos ecologista, antirracista, indígena, feminista y ecofeminista 
traen la urgencia de restablecer las conexiones complejas que rescatan la 
pertenencia humana a la naturaleza en su fragilidad y, al mismo tiempo, 
reconocen en este mundo natural reconstituido, el potencial para la 
coexistencia armoniosa. Son colectivos y comunidades que se constituyen en 
torno a la idea de que existe un mundo común que proteger, cuyas 
potencialidades creativas y sanadoras se activan en la producción y 
reproducción de la vida guiadas por la ética del cuidado, la alteridad y la 
responsabilidad. Son perspectivas éticas que están implicadas en la presencia, 
en la pertenencia a territorios de vida, estableciendo una dinámica relacional 
que reconoce y recompone espacios de poder, en una democracia plural y 
ecológica. 



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMÁTICO  N°1, 2025, 123 – 143.   

 

135 
 

La relacionalidad, como explican Escobar, Osterweil y Sharma (2024), que 
constituye una forma de ser, conocer y habitar, tiene ese carácter político que 
revela el surgimiento de la vida planetaria compleja, más allá de lo humano. En 
la comprensión relacional de la realidad, cada ser vivo participa en la creación 
del mundo y su percepción es constitutiva de este mundo, que, por tanto, no 
siendo externo a nosotros, nos llama a la responsabilidad. 

Los movimientos sociales con sus demandas de justicia plural son 
provocadores cuando reclaman una comprensión de la subjetividad que 
reconozca su carácter político, cuestionando la pretensión de subjetividad 
neutral que, entre otras instituciones, asume el moderno. Esta subjetividad, sin 
embargo, sólo refleja la subjetividad de la clase que detenta el poder estatal y 
pretende imponerlo como hegemónico, como explica Souza (2007). Estas 
diferencias se perciben en la práctica cuando el derecho estatal, que se define 
a partir de una subjetividad hegemónica, necesita intervenir en contextos en los 
que las subjetividades son plurales y relacionales. 

Las propias normas del Derecho Ambiental que pretenden proteger los 
ecosistemas son injustas si no se aplican considerando estas otras 
perspectivas. Como observa Echeverría (2020), la delimitación de territorios 
desde la perspectiva de la mera protección ambiental no debe partir de la 
misma perspectiva cuando involucra la presencia de pueblos indígenas. 
Mientras que el modelo administrativo occidental define los territorios en 
patrones areolares según sus funciones jerárquicas, desde el orden físico hasta 
el legal, y crea mapas con representaciones bidimensionales, el mapeo de los 
pueblos indígenas, como lo demuestra la experiencia colombiana, implica el 
tejido de relaciones entre el territorio y otros cuerpos, como un cuerpo vivo. En 
este contexto, los territorios, deben entenderse “en primer lugar, como apetito, 
pulsión vital, deseo. [...] Cada ser construye y establece canales con otros 
territorios, nunca está fuera, está conectado con el orden o desorden del 
sistema en su conjunto”, propone Echeverría (2020, pp. 263-264). 

Así que, la interculturalidad aplicada al Derecho exige que no sólo se considere 
la noción ambiental, sino también esta comprensión distinta de lo que es el 
territorio mismo, expresada por quienes lo habitan, explica Echeverría (2020). 
El mapeo de estos territorios existenciales tiene como elemento clave la 
identificación de canales, lugares de encuentro y juego. Los territorios de 
relación mutua son vitales, porque allí están en juego las cosas realmente 
importantes. Estos lugares tienen cierta sacralidad, explica el autor, pues 
constituyen un campo de interacción y confluencia entre cuerpos, en el que se 
comparte el poder. De este modo, lo importante de un acuerdo jurídico de 
gestión del territorio –que implica la protección del medio ambiente y de las 



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecológica 

 
136 
 

personas que allí habitan–, por ejemplo, es que éste sea también una especie de 
canal que permita la circulación de sustancias mutuamente reproductivas. Es 
necesario establecer un diálogo intercultural, afirma Echeverría (2020), para 
que ambos deseos queden satisfechos. Se deben establecer buenas relaciones 
sociales para que el territorio pueda construirse como “cuerpo”. 

Los desafíos de resolver las crisis que enfrenta la humanidad en la época del 
Antropoceno –en la que se están superando rápidamente los límites planetarios 
y se está diezmando la biodiversidad–, requieren, especialmente al Derecho, 
pensar y actuar comprendiendo la compleja dinámica ecológica que compone 
la realidad. Para ello se hace necesario establecer y rescatar formas de 
convivencia en común en las que estén presentes la justicia y la equidad, 
contemplando a toda la comunidad de vida terrestre. Para ello, el enfoque de 
Justicia Ecológica (Schlosberg, 2007; Dutra, 2022) propone, para estas 
cuestiones que involucran las relaciones entre seres humanos y no humanos 
en la naturaleza, como factores que interfieren en la dignidad e integridad de la 
comunidad de vida que allí se establece, una comprensión transdisciplinaria, 
compleja y dialógica. 

La Justicia Ecológica encuentra eco en los ecofeminismos territoriales que, 
como observan Rátiva-Gaona, Argento y Gago (2024), sugieren un llamado a la 
justicia en diferentes vertientes: justicia social, ambiental, justicia de género y 
justicia para los diferentes cuerpos. Así, la lucha no es por tierra para quien 
trabaja, sino por territorio para quien lo cuide, sacando a la luz la comprensión 
política de estas relaciones que se desarrollan en un ethos comunitario. 

Las Cortes de Justicia han jugado un papel fundamental en la ecologización del 
derecho al ser cuestionados por cuestiones planteadas por la crisis climática, 
involucrando a empresas contaminantes, responsabilidad de los Estados, 
reconocimiento de vulnerabilidades, entre otros puntos. Este es el caso de 
recientes declaraciones de la Corte Interamericana de Derechos Humanos 
como la Opinión Consultiva No. 23/17 (CIDH, 2017) que reconoce la 
interdependencia e la indivisibilidad entre los derechos humanos e la 
protección del medio ambiente; de la Opinión Consultiva No. 32/2025 (CIDH, 
2025) que reconoce la crisis climática y la amenaza que representa para los 
derechos humanos fundamentales, y el alcance de estos derechos, lo que 
implica deberes para los Estados. Lo mismo en el caso la Corte Internacional de 
Justicia con la Opinión del 23 de julio de 2025 (CIJ, 2025), que confirmó el deber 
jurídico de los Estados de enfrentar la crisis climática, considerando, entre las 
razones, el hecho de que un medio ambiente sano es la base de la vida humana 
y, en consecuencia, de los derechos humanos protegidos por el Derecho 
Internacional. Estas son interpretaciones que dan forma a la ley señalando una 



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMÁTICO  N°1, 2025, 123 – 143.   

 

137 
 

comprensión de las interrelaciones de interdependencia y ecodependencia 
entre los seres humanos y otros seres de la naturaleza. 

La interculturalidad, incorporada en Constituciones latinoamericanas desde 
principios de la década del 2000, así como el reconocimiento de nuevos 
titulares de derechos, como los derechos de la naturaleza en ciertos casos, 
también ha impactado los debates sobre la expansión democrática de la 
comprensión de las relaciones entre los seres humanos y la naturaleza, en 
términos éticos, y sobre cómo cuidar nuestro hogar común, el planeta Tierra.  

Sin embargo, a pesar de que nuevos derechos y demandas ecológicos se 
articulan en lenguaje jurídico, su aplicación carece de una comprensión más 
amplia y un enfoque dialógico que realmente represente un reposicionamiento 
en términos de justicia, ya sea epistémica o social (género, clase y raza), y que 
abarque las relaciones ecológicas con otros seres de la naturaleza. Los aspectos 
planteados en la defensa de los territorios por los pueblos indígenas 
latinoamericanos frente a los constantes ataques que sufren son un claro 
ejemplo de esta problemática.  

Un paso importante sería fortalecer sus derechos con Protocolos Comunitarios 
de Consulta y Consentimiento Previo, Libre e Informado bien elaborados, según 
lo previsto en el Convenio 169 de la OIT (OIT, 1989). Al mismo tiempo, 
implementar medidas relacionadas con la información y transparencia en 
materia ambiental, tal como lo prevé el Acuerdo de Escazú (ONU, 2018). La 
misma preocupación está presente con los Estudios de Impacto Ambiental, en 
los procesos de Licenciamiento Ambiental y en la preparación y revisión de 
Planes Directores de las ciudades que suelen llevarse a cabo de manera formal, 
sin la necesaria y deseable participación de la comunidad y de la ciudadanía en 
general. 

Al mismo tiempo, muchas leyes y políticas ambientales han sufrido reveses, 
como se vio en el reciente caso brasileño de cambios realizados por el Congreso 
Nacional con el Proyecto de Ley 2.159/2021 (Brasil. Congreso Nacional, 2025) 
apodado el “Proyecto de Ley de Devastación”, que altera la ley que trata sobre 
Licencias Ambientales y cuestiones relacionadas, porque hay intereses con 
fuerza política para hacer prevalecer una comprensión restrictiva de estos 
temas, promoviendo la mercantilización de la naturaleza inconsideradamente. 

Las relaciones ecológicamente justas no dependen puramente de leyes y 
tribunales: la Justicia Ecológica implica necesariamente el circuito interactivo 
entre la ética, la política y el Derecho. El Derecho mismo debe entenderse desde 
una perspectiva pluralista. El Derecho debe repensarse como institución y 
como disciplina, abriéndose a las cuestiones del pluriverso de territorialidades 



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecológica 

 
138 
 

que se discuten en este estudio, consciente de los desafíos de hacerlo en un 
entorno en el que prevalece una mentalidad dualista, plagada de 
preconcepciones respecto de sujetos, valores y modos jerárquicos de relación. 

Componer un mundo plural, reflexiona Ferdinand (2022), definiendo quién 
hablará por ese “nosotros” que resulta del mundo común y plural formado con 
los no humanos en la Tierra, allí radica el gran desafío de la crisis ecológica que 
involucra diversos aspectos, como el político, el estético y el ontológico. Esta 
perspectiva sugiere rescatar, como lo hace Ferdinand, distintas 
manifestaciones como las de Césaire, Luther King y Malcolm X, en sus gritos 
por justicia. Se requiere una especie de “justicia hospitalaria”, como la que 
sugiere la figura del “camarada de barco” que “lleva en sí la realización y el 
horizonte de un mundo común” cuando, al dignificar el cuerpo del náufrago, 
viendo en él un compañero que también habla y habita la Tierra, revela la 
posibilidad de un mundo resistente a las tormentas (Ferdinand, 2022, p. 222). 

La corporalidad que ecofeministas, pueblos indígenas y quilombolas resaltan 
en la relacionalidad que proponen les permite compartir con otros no humanos 
de la naturaleza un mundo común que se defiende como un cuerpo planetario 
común. La propuesta de una democracia ecológica, una democracia de la Tierra 
(Shiva, 2010; Eckersley, 2017), reconoce el elemento político como un factor 
decisivo para que estos “otros” miembros de la naturaleza (humanos y no 
humanos) sean reconocidos en sus formas de vida, como compañeros que 
coexisten y merecen respeto y dignidad, y puedan ser escuchados acerca del 
destino planetario común. Se trata de reconocer el valor de la diversidad 
misma, entendiendo que todas las formas de vida tienen el derecho inherente a 
vivir, en una democracia de la vida (Shiva, 2010). 

Reconocer la interdependencia y la ecodependencia, los vínculos y flujos que 
permiten la existencia humana y no humana en la naturaleza –es decir, partir 
de la comprensión de que los humanos también son parte de la naturaleza, que 
están conectados umbilicalmente a ella en todos los aspectos de su existencia– 
depende de un cambio de paradigma. Debemos avanzar críticamente hacia una 
epistemología de la complejidad y de ontologías relacionales, superando los 
límites dualistas, entendiendo al humano inserto en el tejido de relaciones 
complejas, sin perder la perspectiva de responsabilidad hacia todos los demás.  

A pesar de los avances en el campo del Derecho la concientización ciudadana 
sobre estas interrelaciones y la necesidad de un posicionamiento político 
sustentado en un debate transdisciplinario, que genere políticas ecológicas 
desde la base, parece ser la vía más sólida para salvaguardar la vida 
compartida. Un buen comienzo serían las iniciativas de los poderes públicos, 



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMÁTICO  N°1, 2025, 123 – 143.   

 

139 
 

de organizaciones sociales y, especialmente, de las universidades, para poner 
en marcha proyectos de diálogo, de escucha y de desarrollo de una ecología de 
saberes a la luz de los contextos concretos de los problemas relacionados con 
la crisis climática. 

Es importante institucionalizar prácticas, a través del Derecho, especialmente, 
que permitan la diversidad de expresiones e intereses en su pluralidad ante 
problemáticas que impactan ecológicamente la vida compartida de humanos y 
no humanos. Democratizar este proceso mediante la creación de un diálogo y 
troca de conocimientos en un contexto intercultural, adoptando una conducta 
ética guiada por el cuidado ecofeminista, la solidaridad y la responsabilidad, es 
esencial para salvaguardar la comunidad planetaria de la vida ante la creciente 
crisis climática, en la que la humanidad misma participa como agente. Allí surge 
otra perspectiva democrática que trasciende muros y restablece el equilibrio en 
la multidimensionalidad, como lo invita el concepto de Justicia Ecológica. 

Conclusiones 

El contexto crítico de la crisis climática, que también tiene un carácter 
civilizatorio, exige atención a las interconexiones entre las injusticias que 
sufren diferentes grupos sociales que ya han sido históricamente marginados. 
Los movimientos antirracistas, feministas, ecofeministas, ecologistas, 
anticapacitistas, antietaristas y LGBTQIA+, que luchan contra diferentes 
formas de prejuicio, advierten de la necesidad de superar la ontología dualista 
que divide y jerarquiza a los sujetos, reconstruyendo un mundo común y plural. 

La transdisciplinariedad del pensamiento ecológico complejo exige 
comprender la realidad dialógicamente, considerando a los diferentes 
participantes que coelaboran este mundo en el que se inscribe y es posible la 
existencia humana. Se trata de un mundo pluriversal, que comprende muchos 
mundos, en el sentido de que cada mundo se configura en un determinado 
contexto relacional que involucra a diferentes sujetos y subjetividades, en el 
que se manifiestan los respectivos deseos, conocimientos y poderes. 

El llamado a comprender que los humanos somos parte de una comunidad más 
amplia con los demás habitantes del planeta Tierra llega en un momento en que 
las condiciones de vida están amenazadas y la interdependencia es evidente, 
frente a los fenómenos climáticos extremos y los efectos del calentamiento 
global. El debate sobre la urgencia de adoptar un concepto de justicia que se 
aplique a toda la comunidad de vida terrestre, en este sentido la Justicia 
Ecológica, es pertinente a este contexto. Se trata de una Justicia 
multidimensional que abarca a los seres humanos y no humanos de la 



Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecológica 

 
140 
 

naturaleza, con el fin de proteger la dignidad humana y la integridad de los 
ecosistemas. 

Los conceptos de territorio y comunidad de vida sobresalen en este proceso de 
repensar el sentido de la justicia y a quién debe dirigirse la justicia. Como bien 
lo retratan los escritos de Ferdinand, Mbembe , Echeverría y Cruz Hernández, 
lo que está en juego es la vida tal como la conocemos, como un factor que sólo 
se da en comunidad en el contexto ecológico, ecosistémico y planetario de la 
Tierra. El territorio ya no corresponde a una simple extensión de tierra: pasa a 
comprender una dinámica intersubjetiva entre los diferentes cuerpos que lo 
habitan, componiendo mundos en común con el cuerpo de la Tierra que 
proporciona subsistencia y sentido a toda la comunidad de vida. 

Estas concepciones de territorio y de comunidad de vida, en su lógica no dualista, 
provocan el Derecho occidental moderno, cuya matriz es el pensamiento 
cartesiano. El Derecho occidental moderno y globalizado se basa en una visión 
antropocéntrica y disciplinaria respecto de las relaciones entre los sujetos y los 
territorios que habitan, y de las relaciones entre los seres humanos y la 
naturaleza. Las prácticas de interculturalidad y la ética del cuidado del 
ecofeminismo, en este contexto, contribuyen a indicar la posibilidad de 
transponer al mundo jurídico otras formas de entender cómo equilibrar los 
diferentes intereses entre los miembros de una misma comunidad. 

Una revisión compleja de los conceptos de territorio y comunidad de vida nos 
permite avanzar críticamente en los ámbitos ético, político y jurídico, para 
considerar los intereses que están en juego en función de la crisis ecológico-
climática global, en búsqueda de una Justicia Ecológica que respete y aprenda 
de la diversidad, poniendo en práctica una democracia ecológica. Se trata de 
una democracia en la que los conocimientos y las subjetividades plurales se 
reconozcan y compartan la responsabilidad de mantener vivo el territorio 
común de la vida: el planeta Tierra. 

Este breve estudio, además, indica la innegable urgencia de repensar el 
Derecho y poner en práctica una apertura democrática y pluralista, mejorando 
sus institutos y creando otros, y acogiendo a toda la comunidad de la vida 
terrestre en la comunidad de justicia. Es necesario promover la justicia para la 
alteridad en la relacionalidad, como lo sugiere la comprensión de las 
territorialidades de los pueblos indígenas y los movimientos ecofeministas. Por 
lo tanto, las nociones de territorio y comunidad de vida son temas que merecen 
una atención cuidadosa por el mundo legal en el proceso interpretativo y en el 
desarrollo de políticas públicas ambientales y ecológicas, lo que confirma la 
hipótesis inicial propuesta.  



DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMÁTICO  N°1, 2025, 123 – 143.   

 

141 
 

Bibliografía 

a) Doctrina 

Bouchon, P., Boisier, M., Tironi, M., Gelcich, S. et al. (2024). Avanzar hacia la 
transdisciplina en la UC. Dirección de Investigación e Instituto para el 
Desarrollo Sustentable, PUC. https://investigacion.uc.cl/wp-
content/uploads/2024/11/20241108-Informe-Digital-Transdisciplina-UC.pdf. 

Ceballos, G., Ehrlich, P.R., Raven, P.H. (2020). Vertebrates on the brink as indicators of 
biological annihilation and the sixth mass extinction. 
https://www.pnas.org/doi/pdf/10.1073/pnas.1922686117.  

Crutzen, P.J. and Stoermer, E.F.  (2000). The Anthropocene. Global Change Newsletter, 
(41), 17. 

Cruz Hernández, D.T. (2023). Revisitando la cartografía cuerpo-territorio desde la 
autoetnografía feminista. Política & Trabalho: revista de ciências sociais (59), 64-82. 

De la Cadena, M. (2024) Seres-Terra: cosmopolíticas em mundos andinos. Rio de 
Janeiro: Bazar do Tempo. 

Dutra, T.A.H. (2022). Justiça Ecológica: territorialidades e emergências. Rio de Janeiro: 
Lumen Juris. 

Eckersley, R. (2017). Geopolitan Democracy in the Anthropocene. Political Studies, Vol. 
65(4), p. 983–999. https://journals.sagepub.com/home/psx.  

Echeverri, J.A. (2004). Territorio como cuerpo y territorio como naturaleza: ¿diálogo 
intercultural? En Tierra adentro. Territorio indígena y percepción del entorno, 
editado por Beatriz Huertas Castillo y Alfredo García Altamirano, 259-75. 
Documento, no. 32. Copenhague: IWGIA. 

Escobar, A. (2017). Autonomia y diseño: la realización de lo comunal. Tinta Limón. 

Escobar, A., Osterweil, M.; Sharma, K. (2024). Relacionalidad: uma política emergente 
de la vida más allá de lo humano. Buenos Aires: Tinta Limón. 

Fals Borda, O. (1985). Conocimiento y poder popular: Lecciones con campesinos de 
Nicaragua, México, Colombia. Bogotá: Punta de Lanza; Siglo XXI Editores. 

Federici, S. (2019). Re-enchanting the World: Feminism and the Politics of the 
Commons. Oakland: PM Press. 

Ferdinand, M. (2022). Ecologia decolonial: pensar a partir do mundo caribenho. 
Tradução Letícia Mei. São Paulo: Ubu. 

Freire, P. (1987). Pedagogia do Oprimido. 29ª . ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 

Freire, P. (1999). Criando métodos de pesquisa alternativa: aprendendo a fazê-la 
melhor através da ação. Em C.R. Brandão (Ed.), Pesquisa Participante. 8a. ed. 
São Paulo: Brasiliense. 

Guattari, F., Rolnik, S. (1996). Micropolítica: cartografias do desejo. 4a edição. 
Petrópolis: Vozes.  

https://investigacion.uc.cl/wp-content/uploads/2024/11/20241108-Informe-Digital-Transdisciplina-UC.pdf
https://investigacion.uc.cl/wp-content/uploads/2024/11/20241108-Informe-Digital-Transdisciplina-UC.pdf
https://www.pnas.org/doi/pdf/10.1073/pnas.1922686117
https://journals.sagepub.com/home/psx


Habitar territorios en comunidad de vida: reflexiones para la justicia ecológica 

 
142 
 

Haesbaert, R. (2020). Del cuerpo-territorio al territorio-cuerpo (de la Tierra): 
contribuciones decoloniales. Revista Cultura y Representaciones Sociales, 15 
(29), pp. 267-301. 

Ingold, T. (2015). Estar vivo: ensaios sobre movimento, conhecimento e descrição. 
Tradução de Fábio Creder. Petrópolis: Vozes.  

Kopenawa, D., Albert, B. (2015). A queda do céu. Palavras de um xamã Yanomami. São 
Paulo: Companhia das Letras.  

Krenak, A. (2020). Sempre estivemos em guerra. Entrevista para Ana Paula Orlandi. 
Revista Humboldt, março. 
https://www.goethe.de/prj/hum/pt/dos/zug/21806968.html . 

Mbembe, A. (2025). Democracia como comunidade de vida. São Paulo: n-1 edições. 

Morin, E. (2005). A cabeça bem-feita. Porto Alegre: Sulina. 

Morin, E. (2005a). O método 1. A natureza da natureza. Tradução Ilana Heineberg. Porto 
Alegre: Sulina. 

Morin, E., Kern, A.B. (2005b). Terra-Pátria. Tradução Paulo Azevedo Neves da Silva. 5a 
ed. Porto Alegre: Sulina.  

Morin, E. (2007). Complejidad restringida y complejidad generalizada o las 
complejidades de la Complejidad. (In) Utopía y Praxis Latinoamericana. Revista 
Internacional de Filosofía Iberoamericana y Teoría Social, 12, (38), p. 107-119. 

Nicolescu, B. (1996). La Transdiscipliariedad: manifesto. México: Multiversidad Mundo 
Real Edgar Morin, A.C.  

Rátiva-Gaona, S., Argento, M. & Gago, V. (2024). Feminismos Ecoterritoriales frente a 
la política de la crueldad. En Droguett, F.F.; Puente, F. (Coords.) Feminismos 
ecoterritoriales en América Latina: cuidar, crear, re-existir. Fundación Rosa 
Luxemburgo, 9-18. 

Rockström, J., et. al. (2009). Planetary boundaries: exploring the safe operating space 
for humanity. Ecology and Society 14 (2): 32 [online], pp. 1-33. 

Santos, B. de S. (2019). Construindo as epistemologias do sul: para um pensamento 
alternativo de alternativas. Vol. 1, pp. 639-
676.https://doi.org/10.2307/j.ctvt6rkt3.18. Recuperado de 
https://www.jstor.org/stable/j.ctvt6rkt3.18.  

Schlosberg, D. (2007). Defining Environmental Justice: Theories, Movements, and 
Nature. Oxford: Oxford University Press. 

Schnitman, D.F. (org.) (1998). Nuevos Paradigmas, Cultura y Subjetividade. 
Introdução. Buenos Aires/Barcelona/México: Paidós.  

Shiva, V. (2010) Democracia de la Tierra y los Derechos de la Naturaleza, Conferencia 
FLACSO Quito. https://gda.com.ar/wp-content/uploads/2021/06/articulo-
generoyambiente-2.pdf.  

https://www.goethe.de/prj/hum/pt/dos/zug/21806968.html
https://doi.org/10.2307/j.ctvt6rkt3.18
https://www.jstor.org/stable/j.ctvt6rkt3.18


DERECHO, AMBIENTE Y CAMBIO CLIMÁTICO  N°1, 2025, 123 – 143.   

 

143 
 

Souza, E.L. de. (2007). Filosofia do Direito, Ética e Justiça: filosofia contemporânea. 
Porto Alegre: Núria Fabris Editora. 

Svampa, M. (2015). Feminismos del Sur e ecofeminismo. Nueva Sociedad (256), pp. 
127-131.  

Viveiros de Castro, E. (2015) Metafísicas canibais: elementos para uma antropologia 
pós-estrutural. Cosacnaify/ N-1 edições. 

Warren, K.J. (1990). The power and promise of ecological feminism. Environmental 
Ethics 12 (2), pp. 125-146. 

b) Normativa  

Acuerdo de Escazú (2018). Acuerdo Regional sobre el Acceso a la Información, a la 
Participación Pública y a la Justicia en Asuntos Ambientales en América Latina 
y el Caribe de 04/03/2018, de la Organización de las Naciones Unidas. 

Convenio No. 169 sobre pueblos indígenas y tribales (1989), de la OIT/Organización 
Internacional del Trabajo. 

c) Otras fuentes 

Articulação Nacional das Mulheres Guerreiras da Ancestralidade – ANMIGA (2022). 
Carta das Primeiras Brasileiras. Recuperado de https://anmiga.org/carta-das-
primeiras-brasileiras/.  

Brasil. Congreso Nacional. Proyecto de Ley 2.159/2021 sobre Licenciamento Ambiental 
aprovado en 17/05/2025. Recuperado de https://legis.senado.leg.br/sdleg-
getter/documento?dm=8979282&ts=1753109958270&disposition=inline. 

CIDH. Emergencia climática y derechos humanos – Opinión Consultiva OC-32/2025 de 
03/07/2025 por solicitación de la República de Colombia y de la República de 
Chile. Recuperado de https://jurisprudencia.corteidh.or.cr/es/vid/1084981967. 

CIDH. Medio Ambiente y Drechos Humanos – Opinión Consultiva OC-23/2017 de 
15/11/2027 por solicitación de la República de Colombia. Recuperado de 
https://www.corteidh.or.cr/docs/opiniones/seriea_23_esp.pdf. 

CIJ. Obligaciones de los Estados en materia de cambio climático – Opinión Consultiva 
OC de 23/07/2025. Recuperado de https://icj-web.leman.un-
icc.cloud/sites/default/files/case-related/187/187-20250723-adv-01-00-en.pdf. 

Colectivo Miradas Críticas del Territorio desde el Feminismo (2017). Mapeando el 
cuerpo-territorio. Guía metodológica para mujeres que defienden sus 
territorios, Quito: CLACSO. 

IPCC (2023). Sixth Assessment Report. Recuperado de 
https://www.ipcc.ch/assessment-report/ar6/.  

WMO – World Metereological Organization (2024). Relatório Estado Global do Clima. 
Recuperado de https://library.wmo.int/es/records/item/69455-state-of-the-
global-climate-2024. 

 

https://anmiga.org/carta-das-primeiras-brasileiras/
https://anmiga.org/carta-das-primeiras-brasileiras/
https://library.wmo.int/es/records/item/69455-state-of-the-global-climate-2024
https://library.wmo.int/es/records/item/69455-state-of-the-global-climate-2024

