
Atenea 532
II  Sem. 2025279

IMPLEMENTACIÓN DE LA EDUCACIÓN 
INTERCULTURAL BILINGÜE CON FOCO EN 
LAS FRONTERAS, IDENTIDADES Y OTROS 
SABERES DE LA LENGUA AYMARA*

IMPLEMENTATION OF BILINGUAL INTERCULTURAL EDUCATION 
WITH FOCUS ON FRONTIERS, IDENTITIES AND OTHER 
KNOWLEDGE OF THE AYMARA LANGUAGE

DANTE CHOQUE-CASERES**, PAMELA ZAPATA SEPÚLVEDA***

Resumen: Debido a que las prácticas asociadas con la transmisión intergeneracional de 
la lengua han disminuido en las familias y comunidades indígenas, los establecimientos 
educacionales juegan un papel importante en la sensibilización sobre lenguas origi-
narias, así como su fortalecimiento y revitalización. Para Chile, la mayor relevancia 
de estos procesos deriva de la introducción, en 2021, de las nuevas bases curriculares 
para la asignatura de Lengua y Cultura de los Pueblos Originarios Ancestrales. En este 
contexto, el objetivo del artículo fue describir cómo se ha implementado la Educación 
Intercultural Bilingüe en la Región de Arica y Parinacota. Para lograrlo, siete estableci-
mientos educacionales que ofrecen la asignatura de Lengua Indígena fueron analizados 
desde una perspectiva cuantitativa y cualitativa. Los resultados permiten establecer que 
el proceso de implementación no está exento de desafíos, por ejemplo, la incorporación 
de la historia y memoria del espacio fronterizo. Desarrollar un proceso de contextua-
lización es un paso necesario para implementar la enseñanza de la lengua y cultura 
indígena en el caso de la región analizada. 

Palabras clave: Educación Intercultural Bilingüe, Escuelas Rurales, lengua Aymara, 
bases curriculares 

Abstract: Since the practices associated with the intergenerational transmission of 
the language have diminished in indigenous families and communities, educational 
establishments play an important role in raising awareness on these languages, as 
well as strengthening and revitalizing them. For Chile, the greatest relevance of these 
processes derives from the introduction of the new curricular bases for the subject of 
Language and Culture of Ancestral Indigenous Peoples in 2021. In this context, the 
objective of the article was to describe how Intercultural Bilingual Education has been 
implemented in the region of Arica and Parinacota. To achieve this, we analyzed seven 
educational establishments that offer the subject of Indigenous Language, from a quan-
titative and qualitative perspective. The results establish that the implementation pro-

* Este trabajo fue financiado por los proyectos FONDECYT Regulares Nº 1221330 y Nº 1181713 de 
la Agencia Nacional de Investigación y Desarrollo (ANID). Los autores agradecen a Ronald Anahua Cu-
tipa y Ernesto Montufar Mazuelos por sus generosos comentarios en versiones previas de este artículo. 

** * PhD. University of Sydney, Australia. Coinvestigador Proyecto Fondecyt N° 1221330. Arica, 
Chile. Correo electrónico dchoquec@gmail.com. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-3300-8864 

** Doctora por la Universidad de Salamanca, España. Profesora titular de la Escuela de Psicología 
y Filosofía, Universidad de Tarapacá, Chile. Investigadora responsable Proyecto Fondecyt N° 1221330. 
Correo electrónico (autora de correspondencia): pzapatas@academicos.uta.cl. Orcid: https://orcid.
org/0000-0003-3633-5673.

ISSN 0716-1840 impresa
ISSN 0718-0462 en línea

https://doi.org/10.29393/AT532-12IMCZ20012 

pp. 279-304



280Atenea 532
II  Sem. 2025

titative and qualitative perspective. The results establish that the implementation pro-
cess is not free of challenges, for example, the incorporation of the history and memory 
of the border area. Developing a contextualization process is a necessary step to imple-
ment the teaching of indigenous language and culture in the case of the studied region. 

Keywords: Intercultural Bilingual Education, Rural Schools, Aymara language, Cur-
ricular Bases  

Recibido: 06.03.24. Aceptado: 05.08.25.

INTRODUCCIÓN

La Educación Intercultural Bilingüe (EIB) aparece como un mecanis-
mo de integración de las Comunidades Indígenas a las realidades de 

los Estados-Nación. El cambio de paradigma ocurre con los movimientos 
indígenas de las décadas de los años 80 y 90 que demandan, entre otros as-
pectos, mecanismos de participación en los procesos de diseño, implemen-
tación y evaluación de las estrategias de EIB. Progresivamente, los países 
latinoamericanos han incorporado la EIB en sus reformas considerando las 
necesidades de los derechos de los Pueblos Indígenas garantizados por los 
tratados internacionales. La forma de institucionalizar la EIB no es única: 
por ejemplo, la educación intercultural bilingüe es un derecho de los Pue-
blos Indígenas avalado en el Número 17 del Artículo 75 de la Constitución 
de la Nación Argentina (1995), mientras en Bolivia el Número II del Artí-
culo 78 de la Constitución Política del Estado (2009) caracteriza al sistema 
educativo como intracultural, intercultural y plurilingüe. De la misma for-
ma, en Perú, a través de Artículo 1 de la Ley 27818 (2002), el Estado reco-
noce la diversidad cultural como un valor y establece el fomento de la EIB 
para todos los niveles y modalidades de la educación nacional. Así mismo, 
los diferentes Relatores Especiales sobre los derechos de los pueblos indí-
genas de la Organización de las Naciones Unidas (2005, 2020), en distintas 
Asambleas Generales, han enfatizado la importancia de que las acciones 
vinculadas a EIB sean consultadas, coordinadas e impulsadas por los Pue-
blos Indígenas, con un mayor apoyo y compromiso de parte de los Estados.

Una de las condiciones para el establecimiento de las políticas de EIB 
fue el reconocimiento legal de los Pueblos Indígenas que permitió movi-
lizar sus demandas hacia el Estado. Los Pueblos Indígenas entienden que 
la revitalización de las lenguas contribuye a la reafirmación de su sobe-
ranía, puesto que ellas son evidencia de la integridad social y ocupación 
territorial. A su vez, los Estados incorporan la EIB dentro de las políticas 



Atenea 532
II  Sem. 2025281

de protección y desarrollo de las comunidades indígenas. En esta intersec-
ción de perspectivas, la autoridad educativa reconoce unilateralmente que 
aprendizajes provenientes del conocimiento indígena pueden ser impar-
tidos en las salas de clases. La transformación del sistema educacional ha 
ocurrido desde arriba hacia abajo con la creación de normativas, las cuales 
se inclinan a homogeneizar a los Pueblos Indígenas y sus comunidades en 
unidades culturales (Botero, 2016). A este nivel, el reduccionismo en la EIB 
puede ser entendido como una estrategia para “proteger la naturaleza única 
de las culturas por la simplificación de sus características, y por omisión, al 
estereotipar y prototipar a sus miembros” (Tarozzi, 2017, p. 77). 

Dado que la transmisión intergeneracional de la lengua se ha reducido 
en las familias y comunidades, los establecimientos educacionales desem-
peñan un rol importante en la revitalización de las lenguas indígenas. Los 
profesores responsables de desarrollar los espacios de EIB promueven el co-
nocimiento indígena con diferentes grados de sincretismo (Quintriqueo y 
Arias-Ortega, 2019). Sucede, entonces, una colisión teórica y práctica de las 
filosofías educacionales hegemónicas con aquellas que se desprenden de las 
cosmovisiones indígenas. Los profesores reconocen la necesidad de desa-
rrollar la interculturalidad relevando la historia, identidad y memoria de los 
estudiantes indígenas. Sin embargo, emerge una discusión respecto a cómo 
incorporar la EIB considerando generalmente tres condiciones: la matrícula 
no está compuesta exclusivamente por estudiantes indígenas; los estudiantes 
indígenas pertenecen a diferentes Pueblos y el interés por aprender la lengua 
indígena es parcial (Arias-Ortega et al., 2019; Becerra Lubies et al., 2013).

En el caso de Chile, a la fecha se han reconocido once Pueblos Indí-
genas en el Artículo 1 de la Ley 192531. No obstante, en el Ministerio de 
Educación de Chile, al crear el SLI en el currículum de enseñanza básica, 
solamente se desarrollaron programas de estudio para las lenguas Aymara, 
Mapuzungun, Quechua y Rapa Nui. En el caso del Aymara, el tercer idioma 
indoamericano más hablado en el continente americano (Albó, 2000), su 
enseñanza se incorporó en la Región de Arica y Parinacota, caracterizada 
por poseer la mayor población Aymara en Chile –un 26,9 % de acuerdo con 
el Instituto Nacional de Estadísticas [INE] (2017).

1 De acuerdo a esta ley, las principales etnias indígenas en Chile son “la Mapuche, Aymara, Rapa 
Nui o Pascuenses, la de las comunidades Atacameñas, Quechuas, Collas, Diaguita y Chango del norte 
del país, las comunidades Kawashkar o Alacalufe y Yámana o Yagán de los canales australes; y Selk’nam” 
(Artículo 1). Los reconocimientos a los pueblos Diaguita, Chango y Selk’nam se dieron con posteriori-
dad a Ley N° 19253, con las Leyes N° 20117 (2006), N° 21273 (2020) y N° 21606 (2023), respectivamente.



282Atenea 532
II  Sem. 2025

A principios de 2000, la EIB se centró en tres establecimientos educa-
cionales de la región en las comunas de General Lagos y Putre, muy cer-
canos a la frontera con Bolivia. En 2009, se establece la obligatoriedad de 
la enseñanza de las lenguas indígenas para los establecimientos con mayor 
matrícula de estudiantes indígenas (Ley 20370, 2009). En el 2024, hubo 
56 establecimientos educacionales que dictaron la asignatura de Lengua 
y Cultura de Pueblos Originarios Ancestrales en la región (Ministerio de 
Educación [MINEDUC], 2024a).

OBJETIVO Y METODOLOGÍA

El presente artículo busca describir cómo se ha implementado la EIB en 
la región de Arica y Parinacota presentando datos cuantitativos y cualita-
tivos recopilados a través de revisión documental, actividades de obser-
vación participante y entrevistas a actores claves en siete establecimientos 
educacionales localizados en diferentes comunas de la región de Arica y 
Parinacota (véase la Tabla 1). Los nombres de los establecimientos partici-
pantes se codificaron para asegurar el anonimato y confidencialidad de los 
participantes en el estudio. El periodo de investigación tomado para este 
manuscrito se extendió desde 2018 hasta 2021. 

La información estadística sobre los establecimientos educacionales de 
2018 fue actualizada a 2024. No obstante, las entrevistas realizadas a los 
profesores que analizamos en este artículo, se realizaron en 2018. Esta in-
formación forma parte de una línea de investigación sobre educación inter-
cultural en la región de estudio, desarrollada y en desarrollo en los proyec-
tos Fondecyt Regulares financiados por la ANID Nº 1181713 y Nº 1221330. 
En este último proyecto, vigente hasta 2026, si bien el análisis se encuentra 
en desarrollo, a modo general, se mantienen las tendencias presentadas en 
este manuscrito.   



Atenea 532
II  Sem. 2025283

Tabla 1. Características de los establecimientos participantes en el proyecto. Fuen-
te: elaboración propia.

Establecimiento Dependencia2 Comuna Área

EE1 SLEP Chinchorro Arica Urbano
EE2 SLEP Chinchorro Arica Urbano
EE3 SLEP Chinchorro Arica Rural
EE4 SLEP Chinchorro Camarones Rural
EE5 SLEP Chinchorro Putre Rural
EE6 Particular Subvencionado Arica Urbano
EE7 Particular Subvencionado Arica Rural

La recolección de información y análisis fue realizada mediante un en-
foque de métodos mixtos entendiendo la complejidad de describir la im-
plementación de esta asignatura. En este sentido, se buscó triangular infor-
mación desde diferentes fuentes de información.

Sin la intención de generalizar las regularidades identifi cadas, es nece-
sario comprender la institucionalidad educativa creada en torno a la EIB, 
y las adaptaciones realizadas por los establecimientos educacionales para 
revalorar y rescatar la cultura indígena. Entonces, han sido foco de estudio 
distintos agentes educativos reconocidos por las comunidades indígenas de 
la región en la implementación y las dinámicas en torno al establecimiento. 
Una vez entendidos estos aspectos, se puede continuar con una profundi-
zación en las relaciones de colaboración entre profesores, las experiencias 
vividas de los administradores y la perspectiva de los estudiantes respecto 
de este proceso. 

Este artículo inicia con una revisión bibliográfi ca en torno a algunos 
pilares conceptuales para dar un mayor entendimiento al contexto de la 
EIB y la zona fronteriza. Luego, se entregan antecedentes respecto del de-
sarrollo de la EIB en el sistema educacional chileno e implementación de la 
asignatura de Lengua y Cultura de los Pueblos Originarios Ancestrales en 
la región de Arica y Parinacota. Finalmente, se analiza la situación de siete 
establecimientos y algunos aspectos sobre la implementación de la política 
de interculturalidad y el Sector de Aprendizaje Lengua Indígena (SLI).

2 Desde el 2020, los establecimientos con dependencia municipal (DAEM) fueron transferidos a la 
administración del Servicio Local de Educación Pública “Chinchorro”.



284Atenea 532
II  Sem. 2025

REVISIÓN BIBLIOGRÁFICA

La EIB es una respuesta de los sistemas de educación al fenómeno de la 
diversidad, la cual comúnmente es entendida desde la perspectiva cultural, 
es decir, considerando la etnicidad o indigeneidad de una población. No 
obstante, Peter Scholten (2018a, 2018b) sostiene que la diversidad puede 
ser percibida desde otras diferencias como las socioeconómicas, creencias 
religiosas, estatus legales, formas de identificación, orientaciones políticas, 
entre otras. Aunque la incorporación de otras variables vuelve al concepto 
más difuso, dicha estrategia metodológica es útil para definir nuevas cate-
gorías de análisis o contrastar la implementación de políticas (Williamson, 
2004). No obstante, la creación de categorías que consideran ciertos ele-
mentos, como la frontera, podría complicar el análisis debido a la emer-
gencia de discursos esencialistas de los Pueblos Indígenas (Holliday, 2018). 
Esta postura enfatiza aquellos análisis que se deben a procesos de exclusión 
social. Es necesario reconocer que los estudiantes experimentan momentos 
de exclusión e inclusión en su periodo de formación educacional.

Entre sus definiciones, parece adecuado entender la EIB como la pro-
moción del diálogo horizontal que permite la coexistencia armoniosa, re-
conoce la diversidad cultural y lingüística, y afianza el involucramiento de 
la comunidad (Valdiviezo, 2009). Es decir, la EIB se enmarca en la noción 
asociada a la construcción de una sociedad pluricultural, donde no exis-
tan asimetrías en los ámbitos económicos, sociales y educacionales. Desde 
la perspectiva del Estado, hay una búsqueda de una normativa educativa 
que responda a esta demanda de los Pueblos Indígenas y a la vez permita 
asegurar otros objetivos como por ejemplo la calidad de la educación. La 
EIB en el sistema educacional es establecida como una excepción a las mo-
dalidades tradicionales que busca compensar a los Pueblos Indígenas por 
los efectos negativos producidos en los procesos de educación del pasado 
(Corbetta et al., 2018). Su implementación es una responsabilidad de cada 
establecimiento por lo que emergen diferentes enfoques. Por ejemplo, para 
algunos es suficiente el desarrollo de actividades extracurriculares donde 
se destaque la diversidad indígena con el fin de contribuir al respeto de la 
multiculturalidad.

La dirección de un establecimiento educativo define un conjunto de 
prácticas que se desprenden de diferentes regulaciones nacionales. Así, las 
bases curriculares, los proyectos educativos institucionales, los programas 
de estudios y otras normas son expresiones resolutivas respecto de lo que 
debiese suceder en la relación de profesores con sus estudiantes. Dada esta 



Atenea 532
II  Sem. 2025285

subalternidad, el niño o la niña tiene escasas posibilidades de cambiar lo 
establecido a través de la institucionalidad educativa. Para contextualizar la 
educación, es crucial considerar la influencia del entorno sociocultural en 
las escuelas, especialmente en lo que respecta a la diversidad.

La diversidad cultural podría ser entendida como una amenaza a la 
identidad nacional (Neal et al., 2017b). En los establecimientos, la diver-
sidad podría ser concebida al mismo tiempo como recurso y problema, en 
este último caso, una amenaza a las prácticas tradicionales de formación 
que se sostienen en un patrón histórico de enseñanza-aprendizaje. La di-
versidad que muestran los estudiantes puede ser aplacada por la modali-
dad de educación al homogeneizar sus conocimientos y habilidades. En 
las decisiones que toman los establecimientos es posible administrar las 
diferencias, es decir, resaltarlas o ignorarlas. En algunos casos, evidenciar-
las representa una táctica de visibilidad que busca, por ejemplo, responder 
a las acciones de discriminación (Neal et al., 2017a). No obstante, las expe-
riencias dependen de cada país y de cómo ha establecido y desarrollado sus 
políticas educacionales y de interculturalidad.

ANTECEDENTES

Educación Intercultural Bilingüe en Chile

El desarrollo de la EIB en Chile es historizado a través del desarrollo ins-
titucional desde la Corporación Nacional de Desarrollo Indígena (CONA-
DI) y el Ministerio de Educación (MINEDUC) (véase Loncon, 2017). Con 
la promulgación de la Ley 19253 (1993), dos demandas de los Pueblos In-
dígenas fueron recogidas: a) el uso y conservación de las lenguas indígenas 
en las áreas de alta densidad poblacional, y b) el establecimiento de una 
unidad programática que posibilite la enseñanza de las culturas y lenguas 
indígenas. 

En 1996, el MINEDUC crea el Programa de Educación Intercultural Bi-
lingüe, que estableció los objetivos y contenidos mínimos obligatorios para 
la enseñanza de la lengua indígena. Luego, a través del Decreto 280 (2009), 
creó el SLI para la enseñanza de las lenguas indígenas; y estableció la obli-
gatoriedad para algunos establecimientos de acuerdo con el porcentaje de 
estudiantes indígenas en la matrícula total.

Una de las últimas modificaciones a esta institucionalidad ocurre con 
la aprobación de nuevas bases curriculares del MINEDUC (2019), para la 



286Atenea 532
II  Sem. 2025

asignatura de Lengua y Cultura de los Pueblos Originarios Ancestrales de 
1º a 6º básico. Esta actualización buscó alinear los objetivos del SLI a la Ley 
General de Educación y también fortalecer, revitalizar y rescatar las lenguas 
de los Pueblos Indígenas. La formulación de las nuevas bases consideró la 
participación de representantes de las comunidades indígenas a través de 
un proceso de consulta indígena.

En los primeros años de implementación de la EIB, el MINEDUC im-
pulsó su desarrollo mediante el Programa Orígenes, financiado por el Esta-
do y el Banco Interamericano de Desarrollo (2001-2009). Los fondos fue-
ron destinados al aumento de la infraestructura educativa, la formación 
de profesores y pago a agentes educativos indígenas (Tiempo 2 Mil, 2005). 
Estos fueron los primeros pasos para el desarrollo de una planificación lin-
güística y la necesidad de entender las particularidades de cada Pueblo In-
dígena. El Programa Orígenes permitió desarrollar tres aspectos que hasta 
hoy siguen evolucionando: la formulación de planes y programas, la elabo-
ración de material de apoyo y el desarrollo de contenidos específicos. Ade-
más, con el fin de lograr una EIB de calidad se incorporaron los educadores 
tradicionales, quienes estaban vinculados a las comunidades o territorios 
indígenas y que, por lo tanto, poseen competencias culturales y lingüísticas. 

Los establecimientos que deciden desarrollar la EIB enfrentan una deci-
sión respecto del grado de heterogeneidad cultural definido para impartir 
la asignatura de Lengua y Cultura de los Pueblos Originarios Ancestrales. 
Andrew Webb y Sarah Radcliffe (2016) mencionan que el sistema educa-
cional chileno impone una práctica reduccionista, al identificar al indígena 
o afrodescendiente como no blanco. Por lo tanto, la EIB se implementa 
desarrollando contenidos educativos que aluden a una idea de indígena sin 
especificar la etnia, a pesar de que las comunidades y familias indígenas se 
encuentran en diferentes procesos políticos, culturales y sociales. Además, 
existen otros aspectos que afectan a los estudiantes indígenas, de acuerdo 
con Webb et al. (2017) se observa: a) falta de análisis de la segregación es-
colar indígena; b) escasa coordinación entre la institucionalidad indígena 
y educativa; y c) limitada información de las desigualdades escolares indí-
genas. Estas serían dificultades que deberían solucionar aquellos estableci-
mientos que buscan extender la EIB más allá de lo que sucede en la sala de 
clases.

Si bien, existen diversas investigaciones sobre la EIB, se halla un mayor 
número que explica las problemáticas desde la experiencia del Pueblo Ma-
puche (v.g. Arias-Ortega y Riquelme, 2019; Luna et al., 2018; Quintriqueo 



Atenea 532
II  Sem. 2025287

y Arias-Ortega, 2019). Debido a lo anterior, es necesario entender cómo se 
implementa la EIB en la región de Arica y Parinacota, pues como se men-
cionó anteriormente, esta región se halla conectada a Perú y Bolivia por sus 
pasos fronterizos.

La implementación de la EIB en Arica y Parinacota 

En la década de los años 60, la diversidad lingüística de la población en los 
pueblos de precordillera y altiplano de la actual región de Arica y Parinaco-
ta fue vista como un problema para las autoridades. La Junta de Adelanto 
de Arica (JAA) fue una de las primeras instituciones que propició el contac-
to con las comunidades indígenas con la ejecución del Plan Andino (1962-
1970). Este Plan buscaba mejorar la infraestructura de las escuelas y capaci-
tar a los profesores, pero ignoraba los rasgos culturales de las comunidades 
indígenas (Organización Internacional del Trabajo, 1970). Las actas de la 
JAA mencionan que la lengua indígena era una dificultad al momento de 
implementar acciones (Galdames y Ruz, 2010). En aquel entonces, la in-
terculturalidad no era un objetivo del sistema educacional, sino que lo era 
reducir la deserción y proveer de cursos para la formación de oficios. Luego 
de esta experiencia no se hallan otras intervenciones de igual envergadura 
hasta los años 90, propiciadas con la creación de la Ley Indígena, la cual 
definió como una necesidad contar con un sistema de EIB.

En 2009 se crea el SLI en Chile, con una carga horaria semanal de cuatro 
horas, y que, en el caso de Arica y Parinacota, tiene como principal objetivo 
el fortalecimiento de los conocimientos culturales y lingüísticos del Pueblo 
Aymara. De acuerdo con el Decreto 280 (2009), el SLI está basado en dos 
ejes: la oralidad y la comunicación escrita. A través de ellos se desarrolla, 
entre otros objetivos, la comprensión de situaciones de relación intercul-
tural y la resolución de problemas desde la perspectiva indígena. También 
se indica que este “sector de aprendizaje podrá impartirse en todos los es-
tablecimientos educacionales del país que quieren favorecer la intercultu-
ralidad” (Decreto 280, Artículo 4). Explícitamente, la norma vincula el de-
sarrollo de un proceso de educación intercultural con la introducción del 
SLI. Para entender la implementación del SLI, es necesario analizar en qué 
niveles de educación y qué tipo de establecimientos se imparte.

En la región transfronteriza de Arica y Parinacota, el SLI se imparte en 
la educación básica entre los niveles de 1º a 8º (véase la Tabla 2), predo-
minando la educación pública (67,3 %) por sobre la particular subvencio-



288Atenea 532
II  Sem. 2025

nada (32,7 %). Aunque existe un mayor número de cursos por unidades 
educativas3 en las áreas rurales, es necesario considerar que, en estableci-
mientos con baja matrícula, el SLI se dicta en aulas multigrado. 

Tabla 2. Número de Unidades Educativas con Sector Lengua Indígena en Educa-
ción Básica de la Región de Arica y Parinacota. Fuente: Elaboración propia basada 
en MINEDUC, 2024.

Grado de 
Educación 

Básica

Pública (SLEP) Particular 
Subvencionado Total

Urbano Rural Total Urbano/Total

1° 21 15 36 20 56
2° 21 21 42 20 62
3° 20 27 47 20 67
4° 20 19 39 20 59
5° 17 26 43 17 60
6° 17 20 37 16 53
7° 17 11 28 16 44
8° 16 11 27 16 43

Total 149 150 299 145 444

En 2024, considerando una matrícula regional en la educación básica 
de 29.7044, el 63,2 % y el 29,3 % de la matrícula de los establecimientos 
con dependencia pública y particular subvencionada respectivamente re-
ciben EIB a través de la asignatura Lengua Indígena (ver Tabla 3). Esto se 
traduce a un 39,4 % de la matrícula regional en la educación básica. Cabe 
mencionar que el SLI no existe en la enseñanza media, ni tampoco en los 
establecimientos con dependencia particular pagada, tanto en educación 
básica como media. En este sentido, si la interculturalidad es un principio 
de importancia para el sistema educacional (Ley 20370, 2009)5, ¿cómo se 
debería desarrollar la interculturalidad en establecimientos que no dictan 
la asignatura lengua indígena?

3 Una unidad educativa corresponde a cada nivel de enseñanza en que el establecimiento imparte 
clases.

4 Pública: 10.042; Particular Subvencionado: 18.300 y Particular Pagado: 1.362.
5 La Ley General de Educación establece que uno de los principios del sistema educacional es la 

interculturalidad, a saber: “el sistema debe reconocer y valorar al individuo en su especifi cidad cultural 
y de origen, considerando su lengua, cosmovisión e historia” (Ley 20370, 2009, Artículo 3). 



Atenea 532
II  Sem. 2025289

Tabla 3. Matrícula por grado con educación de la lengua indígena. Fuente: elabo-
ración propia basado en MINEDUC (2024a).

Grados de 
Educación Básica

Pública
(SLEP)

Particular 
Subvencionada Total

1º 769 683 1.452
2º 839 681 1.520
3º 846 737 1.583
4º 920 773 1.693
5º 711 587 1.298
6º 741 623 1.364
7º 781 659 1.440
8º 739 628 1.367
Total 6.346 5.371 11.717

Los establecimientos educacionales a través de sus Proyectos Educati-
vos Institucionales vinculan la noción de interculturalidad con la distin-
ción indígena/no indígena. Así también, en la implementación de la SLI se 
involucra a niños y niñas sin considerar sus diferencias culturales. Resulta 
necesario reconocer que entre indígenas existen diferencias, dada las co-
munidades y territorios donde ellos o sus familias pertenecieron. Carlos 
Mondaca y Yeliza Gajardo (2013) destacan la necesidad de establecer un 
modelo pedagógico intercultural en Arica y Parinacota que considere a los 
indígenas rurales y los migrantes transfronterizos y de otros países latinoa-
mericanos. Esta perspectiva coincide con la opinión de los profesores, quie-
nes proponen una defi nición más amplia del concepto interculturalidad y 
que no esté concentrada en la asignatura Lengua Indígena (Loncon et al., 
2016, p. 78).

La condición fronteriza que enfrentan algunos establecimientos educa-
cionales parece afectar más a algunos establecimientos que a otros. Debido 
a lo anterior, con una matrícula más diversa en términos de identidad de 
los estudiantes, se vuelve más importante la incorporación del SLI en los 
planes curriculares. En este sentido, la EIB desde y para comunidades indí-
genas Aymaras se enfrenta a diversos desafíos: la historia del espacio fron-
terizo, despoblamiento de las áreas rurales, la heterogeneidad de las iden-
tidades y la dependencia fronteriza de la educación de la lengua indígena.



290Atenea 532
II  Sem. 2025

Historia en el espacio fronterizo

El primer desafío está representado por la frontera o el espacio transfron-
terizo. Se trata de un complejo discurso basado en diferentes identidades, 
historias y memorias. La región de Arica y Parinacota en el extremo norte 
de Chile obedece a esta contextualización. Es importante recordar que este 
territorio fue el último en incorporarse a la soberanía chilena en 1929 (Díaz 
y Tapia, 2013). Dada esta situación, personas, familias y comunidades indí-
genas asumen como un componente articulador de sus identidades los va-
lores nacionales promovidos desde la capital (Mondaca et al., 2018). Si bien 
existe una materialización de una educación intercultural, históricamente 
la política local y nacional responde a un contexto donde la diversidad cul-
tural ha estado parcialmente ausente. 

Despoblamiento de las localidades de precordillera y altiplano

Otro tema es el despoblamiento del territorio donde se localizan las co-
munidades indígenas. Ocurre que, en la región de Arica y Parinacota, la 
población indígena en edad escolar se ha concentrado en la comuna de 
Arica (ver Tabla 4). El retorno de las familias indígenas a los poblados es es-
porádico y está asociada mayormente a las festividades religiosas. La oferta 
educativa en los poblados de precordillera y altiplano se limita a educación 
básica. Bajo esta condición, los estudiantes indígenas se deben trasladar a la 
ciudad para seguir con su proceso de formación, dejando atrás el territorio 
tradicional. Esto parece contradictorio, puesto que la EIB recomienda una 
vinculación con dichos territorios para aumentar su efectividad. De acuer-
do con Elisa Loncon (2013), la educación intercultural debe “reconocer los 
procesos de desplazamiento humano como la migración rural-urbana” (p. 
53).



Atenea 532
II  Sem. 2025291

Tabla 4. Matrícula de estudiantes por Pueblo Indígena en la Región de Arica y Pa-
rinacota por Comunas en el año 2024. Fuente: MINEDUC (2024c).

Comunas Arica Camarones General 
Lagos

Putre Total 
General

%

Atacameño 74 1 0 0 75 0,7 %
Aymara 9.743 36 63 142 9.984 89, 7 %
Colla 25 0 0 0 25 0,2 %
Diaguita 162 0 0 0 162 1,5 %
Mapuche 649 1 0 3 653 5,9 %
Quechua 217 3 0 0 220 2,0 %
Rapa Nui 5 0 0 0 5 0,0 %
Kawashkar 1 0 0 0 1 0,0 %
Yamana 2 0 0 0 2 0,0 %
Total 10.878 41 63 145 11.127
% 97,8 % 0,4 % 0,6 % 1,3 %

Los siguientes temas de análisis emergieron en las discusiones realiza-
das en el proceso de “Consulta Indígena sobre la propuesta de Bases Curri-
culares para la asignatura de Lengua y Cultura de Pueblos Indígenas de 1º 
a 6º año básico”, que se realizó durante el año 2018.

La heterogeneidad de identidades 

Si bien en la región se ha forjado la identidad Aymara como la dominante, 
existen otras que han emergido en los últimos años, de lo cual da cuenta el 
Censo del INE (2017). Así, sobre una población de 78.883 personas que de-
clararon pertenecer a un Pueblo Originario, los cuatro grupos más impor-
tantes fueron: Aymara con un 75,3 %; Mapuche con un 10,0 %; Quechua 
con un 3,4 %; y Diaguita con un 2,4 %. Además, un 7,5 % de esta población 
se autoidentifi có como perteneciente a otro Pueblo Originario, adscribió la 
identidad afrodescendiente. En este contexto, las organizaciones Quechua 
han demandado la enseñanza de su lengua en el sistema educacional regio-
nal y también, las organizaciones afrodescendientes indican como necesa-
ria la enseñanza de la cultura de los Pueblos Tribales Afrodescendientes. 
Durante el proceso de consulta, la autoridad respondió que se reconoce el 



292Atenea 532
II  Sem. 2025

mayor número de estudiantes Aymaras en el territorio regional. Parece re-
mota la posibilidad de que en Arica y Parinacota se enseñen otras lenguas o 
culturas, planteando una dificultad para lograr una educación intercultural 
que involucre a las diversas identidades de la región.

Dependencia transfronteriza de la educación 

Respecto de la enseñanza de la cultura Aymara, Bolivia es un centro de 
conocimientos relevante para los establecimientos de la región Arica y Pa-
rinacota. Por ejemplo, los diccionarios Castellano-Aymara usados suelen 
ser editados en Bolivia, y varios educadores tradicionales provienen de ese 
país. Asimismo, cuando se habla de historia del Pueblo Aymara se remite a 
figuras de la historia de Bolivia (v.g. Bartolina Sisa y Tupac Katari), a quie-
nes también se les identifica como “nuestros líderes Aymaras”. 

Las iniciativas para promover la lengua y conocimiento Aymara han 
sido escasas en la región. Una de ellas corresponde al trabajo que ha reali-
zado la Academia Nacional de la Lengua Aymara que en Arica y Parinacota 
promueve la enseñanza de la cultura y lengua Aymara. Sin embargo, su 
funcionamiento, en parte, depende de los fondos públicos obtenidos desde 
instituciones como la CONADI y el Ministerio de las Culturas, las Artes y 
el Patrimonio (anteriormente, Consejo Nacional de Cultura y las Artes). 
Asimismo, se han editado libros locales que pueden ser utilizados en el 
SLI, por ejemplo, “Kurmi, Historias de Dos Niños Pastores”, o “Vestigios de 
Montañas. La Historia de una Familia Aymara”, los cuales dan un sentido 
local a la enseñanza de la cultura Aymara.

La institucionalización de la educación indígena Aymara

El desarrollo de un curriculum para la cultura y lengua Aymara en la re-
gión impone ciertos desafíos vinculados a la heterogeneidad territorial del 
conocimiento indígena. Los educadores tradicionales buscan instituciona-
lizar que la educación se base en la cosmovisión, la noción de comunidad y 
tiempo de la cultura Aymara. También, para ellos parece necesario avanzar 
por un desarrollo lingüístico basado en la formación del jaqi6. Todos es-

6 Se entiende como persona o pareja humana (hombre-mujer) dentro de la familia o la comunidad. 
Es, además, una distinción entre lo humano y no humano desde la perspectiva Aymara.



Atenea 532
II  Sem. 2025293

tos elementos no son nuevos, sino que subyacen a las prácticas dentro de 
la sala de clases. Los educadores han hecho adaptaciones de acuerdo con 
su experiencia, lo que ha signifi cado una diversifi cación de enfoques en la 
comprensión de la cultura Aymara. 

En la diversidad de establecimientos educacionales de la región es nece-
sario entender cómo se ha implementado la política de interculturalidad y 
el SLI. Como se mencionó, se seleccionaron 7 establecimientos de la región 
para ejemplifi car las experiencias que ocurren en esta zona fronteriza.

ANÁLISIS

El proyecto de investigación analiza la experiencia de implementación de 
las políticas de educación intercultural en siete establecimientos, los cuales 
se diferencian en términos de tipo de enseñanza y número de estudiantes 
(ver Tabla 5), además de la dependencia administrativa.

Tabla 5. Matrícula de los establecimientos seleccionados según tipo de enseñanza. 
Fuente: elaboración Propia basada en MINEDUC (2024b).

Establecimiento Educación 
Parvularia

Enseñanza
Básica

Enseñanza 
Media
(H-C)7

Enseñanza 
Media
(T-P)8

Total

EE1 0 0 0 622 622
EE2 0 0 0 1.098 1.098
EE3 115 488 0 216 819
EE4 0 46 0 30 76
EE5 27 137 0 75 239
EE6 345 1.697 850 0 2.892
EE7 0 32 0 113 45

Como se mencionó, la enseñanza de la lengua y cultura Aymara es im-
partida en la educación básica entre 1º a 8º grado (ver Tabla 6). En el caso 
de los siete establecimientos participantes, solo tres imparten el SLI y son 
los ubicados en áreas rurales. 

7 Humanística-Científi ca.
8 Técnico-Profesional.



294Atenea 532
II  Sem. 2025

Tabla 6. Enseñanza del Sector Lengua Indígena en la muestra del estudio. Fuente: 
elaboración propia basado en MINEDUC (2024b).

Establecimiento Sector Lengua Indígena Unidades 
Educativas Matrícula

EE1 No – –
EE2 No – –
EE3 1º a 8º Educación Básica 16 488
EE4 1º a 8º Educación Básica 8 46
EE5 1º a 8º Educación Básica 8 137
EE6 No – –
EE7 No – –

El SLI, como una asignatura más, tiene facilidades y difi cultades que se 
pueden reconocer en las siguientes citas basadas en entrevistas a los profe-
sores encargados.

El rol del profesor EIB

Para impulsar la interculturalidad, el MINEDUC apoyó la creación de las 
carreras de Pedagogía Básica Intercultural Bilingüe en la Universidad Ar-
turo Prat y la Universidad Católica de Temuco. Además de poseer las com-
petencias para apoyar la EIB, un profesional formado en esa carrera podría 
actuar como intermediario para desarrollar prácticas de interculturalidad 
en la comunidad escolar. Pero, la cantidad de profesores en los estableci-
mientos es escasa. Se realizaron entrevistas en profundidad a educadores 
tradicionales para conocer sus valoraciones al respecto.  A continuación, se 
presentan extractos de transcripciones de este material inédito:

… no hay sufi cientes profesores de EIB, hay pocos, los profesores que 
salen con la mención… ellos se esfuerzan como profesores de lengua 
Aymara … [pero] son muy pocos los que están haciendo clases de len-
gua Aymara, los directores los dejan para que cumplan el rol de profesor 
jefe. (Profesora EIB en escuela rural de la comuna de Arica, Profesora de 
Educación General Básica, Magister en Educación Intercultural, rango 
de edad entre 50 y 60 años, entrevista realizada en 2019)

La falta de profesores especialistas en EIB pudiese retrasar la implemen-
tación de una política de educación intercultural defi nida en alguno de los 
instrumentos técnico-pedagógicos de los establecimientos. Cabe mencio-



Atenea 532
II  Sem. 2025295

nar que, los establecimientos que imparten el SLI deberían reformular sus 
Proyectos Educativos Institucionales (PEI) para incorporar la variables 
sociocultural y lingüística en las orientaciones, misión, visión y acciones 
curriculares. Por ejemplo, EE3 menciona en su PEI (2018) que “[e]nten-
demos la interculturalidad como la búsqueda de relaciones positivas entre 
personas de diferentes culturas, reconociendo y valorando a los individuos 
en su especificidad cultural y de origen, considerando su lengua, cosmovi-
sión e historia”.

La diversidad en la sala de clases

La sala de clases propone un conjunto de desafíos para lograr los objetivos 
definidos para la EIB. Así, la asignatura lengua indígena funciona como 
cualquier otra, teniendo objetivos fundamentales y contenidos mínimos 
que se deben lograr en cada nivel. Por lo anterior, considera evaluaciones 
que permiten reconocer los avances de los estudiantes. En este aspecto, los 
profesores deben establecer formas de evaluación que consideren la diver-
sidad del aula; por ejemplo, para estudiantes que hayan tenido poco con-
tacto con la cultura andina y desconocen la concepción de vida y de mundo 
Aymara. Aunque parece remoto, ello puede ocurrir, como lo describe la 
siguiente cita:

… por ejemplo un niño que llegó a octavo básico del sur, de Linares, 
que no tiene idea de lengua y cultura Aymara, si yo lo evalúo a él, no sé, 
le debería poner un 1,0 pero no puedo hacer eso, porque él no debería 
saber por qué [sobre lengua y cultura Aymara] … . (Profesor de EIB en 
liceo rural de la comuna de Arica, rango de edad entre 40 y 50 años, 
entrevista realizada en 2020)

Con el aumento de establecimientos que imparten el SLI, la probabili-
dad de enseñar en un curso con una gran mayoría de estudiantes Aymara es 
menor, en especial, en la urbanidad. Un mal manejo en el método de eva-
luación podría reducir el interés en aprender la cultura y la lengua, incluso 
de los mismos estudiantes indígenas. 

El interés por aprender la lengua

Los profesores del SLI reconocen que el aprendizaje del habla Aymara pro-
duce menos interés por parte de los estudiantes que el entendimiento del 
conocimiento indígena a través de la historia y memoria. Además, es per-



296Atenea 532
II  Sem. 2025

cibido como poco útil para el futuro en comparación con el aprendizaje del 
idioma inglés. En este contexto, los estudiantes a veces están predispuestos 
por los mismos profesores, que tienen la inclinación a reforzar ciertos as-
pectos de la cultura indígena, como en el siguiente ejemplo:

… a los niños no les gusta la lengua Aymara, yo creo que no les sirve 
mucho el hablar en Aymara, creo que eso no va a ser importante para 
el futuro, no lo veo así, pero sí que el niño sepa de dónde viene, eso 
para mí es relevante, su identidad es muy relevante, pero creo que aquí 
prevalece más el tema del inglés… . (Profesora de EIB en escuela rural 
de Comuna de Camarones, rango de edad entre 40 y 50 años, entrevista 
realizada en 2020)

En este caso, se sobrepone el desarrollo de la identidad al aprendizaje de 
la lengua indígena viéndose como dos elementos separados. Esta perspec-
tiva también se encuentra en las familias. Hans Gundermann et al. (2009) 
mencionan que es necesario entender que los padres indígenas evalúan 
la adquisición de la lengua Aymara como un recurso mientras no impida 
la integración a la sociedad. Cobra importancia el rol del profesor quien 
implementa los objetivos y contenidos del SLI. En este caso particular, es 
necesario concebir que, la lengua es un rasgo cultural que facilita el posicio-
namiento de los individuos en los contextos diversos.

Estrategia didáctica 

Tanto la orientación de la didáctica de la clase como el involucramiento de 
los estudiantes adquieren importancia en la implementación de la asigna-
tura SLI. A veces, aislar aspectos puntuales de la cultura y lengua para la 
enseñanza parece una buena estrategia como es mencionado en la siguiente 
cita:

[Respecto a aprender Aymara]…quizás no es como lo que está de moda, 
pero sí cuando se hacen ceremonias, ahí como que se integran más, [los 
estudiantes] van preguntando más, pero depende [de] cómo uno se lo 
vaya a enseñar porque si pescamos un texto y empezamos a leer en Ay-
mara, ¿qué entendieron? Nada… y se hace más monótono, por eso que 
tratamos de hacer dinámicas, hacemos cosas muy prácticas … . (Profe-
sora de EIB en Escuela rural de la comuna de Putre, rango de edad entre 
40 y 50 años, entrevista realizada en 2020)



Atenea 532
II  Sem. 2025297

De parte de los profesores o educadores tradicionales, puede existir una 
preferencia a enseñar mediante el ejemplo práctico. Sin embargo, es nece-
sario considerar que hay aspectos de las ceremonias que pueden ser enten-
didos solamente desde la lengua indígena. Aparece, entonces, la necesidad 
de cautelar una combinación balanceada entre la comunicación sociocultu-
ral y la espiritualidad contextualizada siguiendo la noción de que, la cultura 
indígena tiene una concepción integral y holística. 

¿Qué sucede en los establecimientos que no dictan la asignatura lengua 
indígena? De acuerdo con las entrevistas, ellos incorporan ciertos cono-
cimientos indígenas en las asignaturas de Historia, Geografía y Ciencias 
sociales; Lenguaje y Comunicación, e incluso en Matemáticas. 

Por otra parte, los establecimientos educacionales de la región utilizan 
las efemérides establecidas en el Calendario Escolar Regional para desarro-
llar actividades vinculadas con los Pueblos Indígenas y grupos migrantes. 
El calendario lo elabora la Secretaría Regional Ministerial de Educación de 
Arica y Parinacota para adecuar la práctica pedagógica al contexto local. En 
la Resolución Exenta 1290 (2018), existen seis efemérides que pueden ser 
asociadas con los Pueblos Indígenas y la EIB (ver Tabla 7). 

Tabla 7. Efemérides del Calendario Escolar vinculadas al tema intercultural e indí-
gena. Fuente: Resolución 1290 (2018).

Mes Efeméride Fecha

Marzo Día de los Niños y Niñas Indígenas Lunes 18

Mayo
Día Nacional del Patrimonio Cultural 
de Chile

Miércoles 29

Junio Día Nacional de los Pueblos Originarios Viernes 21 al lunes 24
Agosto Día de la Pachamama Jueves 1
Septiembre Día Internacional de la Mujer Indígena Jueves 5
Octubre Día de la Interculturalidad Sábado 12

Entre estas fechas, el día 21 de junio se destaca puesto que en ese día 
el Pueblo Aymara celebra el Machaq Mara. Entendido como Año Nuevo 
Aymara, coincide con el solsticio de invierno que es resignifi cado por los 
Aymaras como: “el momento que el sol está más lejos de la tierra” o “el día 
más corto y la noche más larga”. Cabe mencionar, que el calendario Ayma-
ra refl eja las actividades económicas realizadas por las comunidades en el 



298Atenea 532
II  Sem. 2025

transcurso del año, sea ganadería o agricultura (Van Kessel, 2003). Para las 
comunidades en los territorios tradicionales, este ritual es comprendido 
como una rogativa a la Pachamama9 por un nuevo año productivo. Las 
organizaciones urbanas Aymaras la adoptaron y adaptaron a la realidad de 
la ciudad. Explicado de manera simplificada, la ceremonia se divide en dos 
partes: primero se hace una vigilia en alguna sede social o escuela donde 
cada organización prepara una “mesa” u ofrenda ritual y se realiza una pre-
paración dirigida por un yatiri10. Luego, en la madrugada, los participantes 
se dirigen a los cerros donde se realiza otra ceremonia, queman las me-
sas, esperan los primeros rayos del sol y finalizan con bailes y un apthapi11. 
Entre las fechas definidas en el calendario escolar, es una de las que más 
actividades congrega. 

En los siete establecimientos, las actividades para el Machaq Mara son 
diversas. Uno de los casos más destacables es el establecimiento EE3, que 
realiza una ceremonia simplificada en uno de los cerros colindantes. En 
dicha actividad participan profesores, asistentes de educación y estudian-
tes, pero no es masiva, dada la hora de realización. Los profesores dirigen 
la actividad y asumen diferentes roles. Por ejemplo, el profesor de música 
coordina la participación de la banda del liceo compuesta por estudiantes. 
Existe un momento donde todos esperan los rayos del sol levantando las 
manos al cielo rodeando una gran fogata. Los participantes luego se diri-
gen al establecimiento donde se realiza un acto con la comunidad escolar. 
Cada curso hace una presentación vinculada con la temática indígena, en 
particular, bailes típicos de la región. Esto último es entendido como los 
bailes promovidos por las organizaciones indígenas en la ciudad: caporal, 
morenada y tinku vinculados a la cultura boliviana; y la cacharpaya y la 
tarqueada, representativos de las comunidades de precordillera y altiplano. 
La localización de los establecimientos educacionales cobra importancia, 
puesto que habilita la realización de la ceremonia.

Además del Machaq Mara existen otras fechas que no están conside-
radas en el calendario escolar que son utilizadas por los profesores, por 
ejemplo, la Cruz de Mayo y el Día de Todos los Santos.

9 Es una deidad Aymara, a veces, conceptualizada como la madre tierra siendo un símbolo de fe-
cundidad y generosidad, y la fuente principal de vida.

10 Persona sabia conocedora de las ceremonias tradicionales.
11 Costumbre donde se comparten alimentos entre los asistentes de una actividad.



Atenea 532
II  Sem. 2025299

REFLEXIONES FINALES

Los establecimientos educacionales están asumiendo un rol protagónico en 
el fortalecimiento, recuperación y rescate de las lenguas y culturas indíge-
nas. En particular, debido a la discontinuidad de la transferencia intergene-
racional de la cultura y lengua en las familias indígenas. Así, la política de 
educación intercultural definida en el sistema educacional chileno, básica-
mente, propone la creación de oportunidades para el aprendizaje de lengua 
y cultura indígena en la sala de clases. No obstante, es necesario diferenciar 
los objetivos definidos por el MINEDUC para la enseñanza de las lenguas 
indígenas y la práctica que ocurre en los establecimientos educacionales. 
En este último aspecto nos remitimos a la implementación, en este caso, en 
la zona fronteriza.

Si bien, se establecen normas para implementar el SLI, los estableci-
mientos ajustan los parámetros pedagógicos de acuerdo con los recursos 
con que cuentan y que pueden ser muy diferentes en relación con otros. 
Aunque exista una obligación en impartir la asignatura, hay elementos que 
deben ser de interés como: el rol de los profesores encargados de impartir 
la asignatura SLI; la identidad indígena o no indígenas de los estudiantes; 
el interés de los estudiantes frente a la complejidad del conocimiento in-
dígena; y las didácticas utilizadas para entregar el conocimiento y lengua 
indígena.

En la zona fronteriza, la EIB requiere de un proceso de contextuali-
zación. Primero, porque el lenguaje construido en y a través de la zona 
fronteriza produce discursos de inclusión y exclusión (Blayney y Harre-
veld, 2016). Segundo, el proceso educacional crea jerarquías sociales al su-
bordinar un tipo de conocimiento en un conjunto mayor. En este sentido 
emergen la posibilidad de nuevas investigaciones asociadas con entender 
¿cómo el aprendizaje de la lengua indígena podría avivar ciertos procesos 
de discriminación? y, también sobre ¿cómo se crea un espacio intercultural 
transnacional en torno a la lengua Aymara considerando la historia bélica 
entre Bolivia, Chile y Perú. 

Por otra parte, la enseñanza de lengua y cultura indígena a través de una 
asignatura es aún dinámica. Los profesores EIB y educadores tradicionales 
emplean diferentes estrategias pedagógicas para cumplir con la normativa. 
Frente a los diferentes desafíos que se desprenden de la implementación del 
SLI, cabe preguntarse ¿Es posible implementar una política de educación 
intercultural desde otra u otras asignaturas? o ¿Será más efectivo reformu-
lar los PEI para llevar la interculturalidad a todo el establecimiento y la 



300Atenea 532
II  Sem. 2025

comunidad educativa? Estos son tema que deben ser estudiados para per-
feccionar la implementación de la EIB.

REFERENCIAS 

Albó, X. (2000). Aymaras entre Bolivia, Perú y Chile. Estudios Atacameños, 19, 
43-74. https://doi.org/10.22199/S07181043.2000.0019.00003 

Arias-Ortega, K. E. y Riquelme-Bravo, P. A. (2019). (Des) encuentros en la 
Educación Intercultural en Contexto Mapuche, Chile. Revista de estudios 
y experiencias en educación, 18(36), 177-191. http://dx.doi.org/10.21703/
rexe.20191836arias8

Becerra Lubies, R., Hasler, F. y Mayo, S. (2013). Re-pensando el Lugar de las 
Lenguas Indígenas en Chile: Globalización y Educación Intercultural Bilin-
güe. International Journal of Multicultural Education, 15(3), 26-44. https://
doi.org/10.18251/ijme.v15i3.715

Blayney, B. y Harreveld, B. (2016). Discursive Manoeuvring in the Borderlands 
of Career Transition: From Trade to Teacher. En B. Harreveld, M. Dana-
her, C. Lawson, B. Knight, y G. Busch (eds.), Constructing Methodology for 
Qualitative Research. Researching Education and Social Practices (pp. 201-
217). Palgrave Macmillan.

Botero, P. (2016). Escuela y Transformación desde las Luchas por el Buen 
Vivir en Colombia. En M. Di, D. Llanos y M. Ospina (coords.), Intercul-
turalidad y Educación desde el Sur. Contextos, Experiencias y Voces (pp. 
295-314). https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20161004101819/
Interculturalidad_y_educacion.pdf

Constitución de la Nación Argentina.  Art. 75. 3 de enero de 1995 (Argentina). 
https://www.congreso.gob.ar/constitucionNacional.php

Constitución Política del Estado (9 de febrero de 2009). (Bolivia). https://www.
minedu.gob.bo/index.php?option=com_content&view=article&id=1525:c
onstitucion-politica-del-estado&catid=233&Itemid=933

Corbetta, S., Bonetti, C., Bustamante, F. y Vergara, A. B. (2018). Educación 
Intercultural Bilingüe y Enfoque de Interculturalidad en los sistemas edu-
cativos latinoamericanos: Avances y Desafíos. Comisión Económica para 
América Latina y el Caribe. Doc. LC/TS.2018/98. https://www.cepal.org/
es/publicaciones/44269-educacion-intercultural-bilingue-enfoque-inter-
culturalidad-sistemas-educativos

Decreto 280 de 2009 [Ministerio de Educación de Chile, Subsecretaría de 
Educación]. Modifica Decreto N° 40 de 1996, que Establece los Objetivos 
Fundamentales y Contenidos Mínimos Obligatorios de la Educación Bási-
ca y fija Normas Generales para su Aplicación. 25 de septiembre de 2009. 
https://www.bcn.cl/leychile/navegar?idNorma=1006477

Díaz, A. y Tapia, M. (2013). Los Aymaras del Norte de Chile entre los siglos 



Atenea 532
II  Sem. 2025301

XIX y XX. Un recuento histórico. Atenea, (507), 181-196. http://dx.doi.
org/10.4067/S0718-04622013000100012

Galdames, L. y Ruz, R. (2010). La Junta de Adelanto de Arica y John V. Murra. 
Dos lecturas sobre el Desarrollo Andino en el Norte de Chile. Chungara: 
Revista de Antropología Chilena, 42(1), 257-270. http://dx.doi.org/10.4067/
S0717-73562010000100034

Gundermann, H., Vergara, J. y González, H. (2009). El proceso de desplaza-
miento de la lengua aymara en Chile. Cuadernos Interculturales, 7(12), 47-
77. https://www.redalyc.org/pdf/552/55211259004.pdf

Holliday, A. (2018). Designing a Course in Intercultural Education. Intercul-
tural Communication Education, 1(1), 4-11. https://doi.org/10.29140/ice.
v1n1.24 

Instituto Nacional de Estadísticas de Chile. (2017). REDATAM Censo de Pobla-
ción y Vivienda 2017. https://redatam-ine.ine.cl/redbin/RpWebEngine.exe/
Portal?BASE=CENSO_2017&lang=esp

Ley 19253. (1993). Establece Normas sobre Protección, Fomento y Desarrollo 
de los Indígenas, y crea la Corporación Nacional de Desarrollo Indígena. 
28 de septiembre de 1993. Diario Oficial 34683. https://www.bcn.cl/leychi-
le/navegar?idNorma=30620

Ley 20117. (2006). Reconoce la Existencia y Atributos de la Etnia Diaguita y 
la Calidad de Etnia Diaguita. 8 de agosto de 2006. Diario Oficial 38560. 
https://www.bcn.cl/leychile/navegar?idNorma=253035

Ley 20370. (2009). Establece la Ley General de Educación. 17 de agosto de 
2009. Diario Oficial 39461. https://www.bcn.cl/leychile/navegar?idNorma 
=1006043

Ley 21273. (2020). Modifica la Ley N° 19.253, que Establece Normas sobre 
Protección, Fomento y Desarrollo de los Indígenas, y Crea la Corporación 
Nacional de Desarrollo Indígena, para Reconocer al Pueblo Chango como 
Etnia Indígena de Chile, entre Otras Materias. 8 de octubre de 2020. Diario 
Oficial 42782. https://www.bcn.cl/leychile/navegar?idNorma=1150684

Ley 21606. (2023). Incorpora al Pueblo Selk’nam entre las Principales Etnias 
Indígenas Reconocidas por el Estado. 11 de octubre de 2023. Diario Oficial 
43680. https://www.bcn.cl/leychile/navegar?idNorma=1197052

Ley 27818. (2002). Ley para la Educación Bilingüe Intercultural. 16 de agos-
to de 2002. Diario Oficial 8091. https://www.gob.pe/institucion/minedu/
normas-legales/3844933-27818

Loncon, E. (2013). La Importancia del Enfoque Intercultural y de la Enseñanza 
de las Lenguas Indígenas en la Educación Chilena. Docencia, 51, 44-55. 

Loncon, E. (2017). Las Demandas de Políticas Educativas y Lingüísticas de los 
Pueblos Indígenas de Chile: Una Mirada desde los Derechos Lingüísticos. 
En E. Treviño, L. Morawietz, C. Villalobos, y E. Villalobos (eds.), Educación 
Intercultural en Chile. Experiencias, Pueblos y Territorios. (pp. 75-99). Edi-
ciones Universidad Católica de Chile.



302Atenea 532
II  Sem. 2025

Loncon, E., Castillo, S., y Cárcamo, J. (2016). Consultoría que oriente el 
Proceso de Definición del Concepto de Interculturalidad para el Siste-
ma Educativo. https://bibliotecadigital.mineduc.cl/bitstream/hand-
le/20.500.12365/17549/INTERCULTURALIDAD-INFORME-FINAL.
pdf?sequence=1&isAllowed=y

Luna, L., Telechea, C. y Caniguan, N. (2018). Mapuche Education and Situated 
Learning in a Community School in Chile. Intercultural Education, 29(2), 
203-217. https://doi.org/10.1080/14675986.2018.1429574

Ministerio de Educación de Chile. (2018b). Resumen de Matrícula por Curso 
2018. Centro de Estudios MINEDUC. https://datosabiertos.mineduc.cl/
resumen-de-matricula-por-curso/

Ministerio de Educación de Chile. (2024c). Matrícula Oficial 2024. Centro de 
Estudios MINEDUC. https://datosabiertos.mineduc.cl/ 

Ministerio de Educación de Chile, Unidad de Currículum y Evaluación. 
(2019). Bases Curriculares. Lengua y Cultura de los Pueblos Origina-
rios Ancestrales. 1° a 6 año básico. [PDF]. https://bibliotecadigital.mi-
neduc.cl/bitstream/handle/20.500.12365/14563/bases_lengpueblosorig.
pdf?sequence=1&isAllowed=y

Ministerio de Educación de Chile. (2024a). Planes y Programas de Estudio 
2024. Centro de Estudios MINEDUC. https://datosabiertos.mineduc.cl/
planes-y-programas-de-estudio/

Mondaca, C., Muñoz, W., Gajardo, Y., y Gairín, J. (2018). Estrategias y prácticas 
de inclusión de estudiantes migrantes en las escuelas de Arica y Parinacota, 
frontera norte de Chile.  Estudios atacameños, 57, 181-201. http://dx.doi.
org/10.4067/S0718-10432018005000101

Mondaca-Rojas, C. y Gajardo-Carvajal, Y. (2013). La educación intercultural 
bilingüe en la región de Arica y Parinacota, 1980-2010. Diálogo Andino, 42, 
69-87. http://dx.doi.org/10.4067/S0719-26812013000200007

Naciones Unidas (16 de septiembre de 2005). Informe del Relator Especial sobre 
la situación de los derechos humanos y las libertades fundamentales de los 
indígenas (A/60/358). Asamblea General, sexagésimo período de sesiones, 
tema 70 del programa provisional: Cuestiones Indígenas. https://undocs.
org/es/A/60/358

Naciones Unidas. (20 de julio de 2020). Informe del Relator Especial sobre los 
derechos de los pueblos indígenas (A/75/185). Asamblea General, septuagé-
simo quinto periodo de sesiones Tema 72 b) del programa provisional: Pro-
moción y protección de los derechos: humanos: cuestiones de derechos hu-
manos, incluidos otros medios de mejorar el goce efectivo de los derechos 
humanos y las libertades fundamentales. https://undocs.org/es/A/75/185

Neal, S., Bennett, K., Cochrane, A. y Mohan, G. (2017a). Educational spaces, 
identities and young people’s management of urban multiculture. En S. 
Neal, K. Bennett, A. Cochrane, y G. Mohan (eds.), Lived Experiences of 
Multiculture: The New Social and Spatial Relations of Diversity (pp. 107-
124). Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315628387 



Atenea 532
II  Sem. 2025303

Neal, S., Bennett, K., Cochrane, A. y Mohan, G. (2017b). Spatialising multi-
culture. changing formations of urban diversity and the difference a place 
makes. En S. Neal, K. Bennett, A. Cochrane, y G. Mohan (eds.), Lived Ex-
periences of Multiculture: The New Social and Spatial Relations of Diversity 
(pp. 1-21). Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315628387 

Organización Internacional del Trabajo, Oficina Internacional del Trabajo. 
(1970). Informe al Gobierno de Chile sobre Programa Andino de Arica, 
Reforma en el Valle de Choapa y Programa de Desarrollo Rural de la Re-
gión de Los Lagos. Doc. OIT/TAP/Chile/R.12. https://www.ilo.org/public/
libdoc/ilo/1970/70B09_298.pdf

Quintriqueo, S. y Arias-Ortega, K. (2019). Educación Intercultural Articulada a 
la Episteme Indígena en Latinoamérica. El Caso Mapuche en Chile. Diálogo 
Andino, 59, 81-91. http://dx.doi.org/10.4067/S0719-26812019000200081

Resolución 1290. (2018). [Secretaría Regional Ministerial de Educación Arica 
y Parinacota] Aprueba Calendario Escolar Regional (CER) 2019, Región 
de Arica y Parinacota. 13 de diciembre de 2018. https://arica.mineduc.cl/
wp-content/uploads/sites/2/2019/01/arica_calendario-2019.pdf

Scholten, P. (2018a). Cities of Migration: Towards a Typology. En T. Caponio, P. 
Scholten, y R. Zapata-Barrero (eds.), The Routledge Handbook of the Gover-
nance of Migration and Diversity in Cities (pp. 242-250). Routledge. https://
doi.org/10.4324/9781351108478 

Scholten, P. (2018b). Superdiverse Cities. Introduction. En T. Caponio, P. Schol-
ten, y R. Zapata-Barrero (eds.), The Routledge Handbook of the Governance 
of Migration and Diversity in Cities (pp. 229-230). Routledge. https://doi.
org/10.4324/9781351108478 

Tarozzi, M. (2017). Multiculturalism in the World System. Towards a Social 
Justice Model of Multicultural Education. En C. Torres (ed.), Critical Global 
Citizenship Education: Globalization and the Politics of Equity and Inclusion 
Series: Volumen 1. Theoretical and Empirical Foundations of Critical Global 
Citizenship Education (pp. 69-97). https://doi.org/10.4324/9781315452579 

Tiempo 2 Mil. (2005). Evaluación de Desempeño de la Primera Fase del Progra-
ma Orígenes. (Documento consultado el 16 de junio de 2024, actualmente 
no disponible en línea).

Valdiviezo, L. (2009). Bilingual intercultural education in indigenous schools: 
an ethnography of teacher interpretations of government policy. Interna-
tional Journal of Bilingual Education and Bilingualism, 12(1), 61-79. https://
doi.org/10.1080/13670050802149515

van Kessel, J. (2003). Holocausto al Progreso: Los Aymaras de Tarapacá. IECTA-
Chile.

Webb, A. y Radcliffe, S. (2016). Unfulfilled promises of equity: racism and in-
terculturalism in Chilean education. Race Ethnicity and Education, 19(6), 
1335-1350. https://doi.org/10.1080/13613324.2015.1095173

Webb, A., Canales, A. y Becerra, R. (2017). Las desigualdades invisibilizadas: 
población indígena y segregación escolar. En I. Irarrázaval, E. Piña, y M. 



304Atenea 532
II  Sem. 2025

Letelier (eds.), Propuestas para Chile. Concurso Políticas Públicas 2016 (pp. 
279-305).

Williamson, G. (2004). ¿Educación Multicultural, Educación Intercultural Bi-
lingüe, Educación Indígena o Educación Intercultural? Cuadernos intercul-
turales, 2(3), 23-34. https://www.redalyc.org/pdf/552/55200303.pdf




