
Atenea 532
II  Sem. 2025181

ISSN 0716-1840 impresa
ISSN 0718-0462 en línea

https://doi.org/10.29393/AT532-8REOW20008 

pp. 181-202

RECONCEPTUALIZAR LA SECULARIZACIÓN:
COMPLEMENTARIEDAD Y LIMITACIONES 
EN LAS TEORÍAS DE CHARLES TAYLOR Y 
MAX WEBER
RECONCEPTUALIZING SECULARIZATION: COMPLEMENTARITY 
AND LIMITATIONS IN THE THEORIES OF CHARLES TAYLOR AND 
MAX WEBER

DAVID OVIEDO SILVA*, SANTIAGO WILCKENS CORREA**

Resumen: El artículo compara las perspectivas de Max Weber y Charles Taylor en tor-
no a la teoría de la secularización, destacando sus principales diferencias metodoló-
gicas, fi losófi cas y sociohistóricas. El análisis se centra en exponer analíticamente las 
nociones de secularización desarrolladas por Weber para mostrar cómo Taylor dialoga 
críticamente con cada una.  De este modo, se observa que Weber ofrece una visión 
mecanicista y distópica del desencantamiento, basada en la racionalidad instrumental 
y el repliegue del dominio valórico. Taylor, en cambio, propone nuevas aperturas hacia 
marcos de sentido mediante su concepto de humanismo exclusivo y la reconfi guración 
inmanente de lo moral. El contraste resulta fructífero para cuestionar ideas preconcebi-
das sobre la secularización. Asimismo, permite concluir que la visión de Taylor es más 
compatible con dinámicas postseculares como el resurgir espiritual, mientras que la de 
Weber mantiene vigencia en fenómenos como la instrumentalización de lo religioso y 
la emergencia del poshumanismo.

Palabras clave: secularización, desencantamiento del mundo, humanismo exclusivo, 
orden moral, fi losofía

Abstract: Th is article compares the perspectives of Max Weber and Charles Taylor 
on the theory of secularization, highlighting their main methodological, philosophi-
cal, and sociohistorical diff erences. Th e analysis focuses on analytically presenting the 
notions of secularization developed by Weber in order to show how Taylor engages 
critically with each of them. In this way, it becomes apparent that Weber off ers a mech-
anistic and dystopian view of disenchantment, grounded in instrumental rationality 
and the retreat of value-laden frameworks. Taylor, conversely, proposes new openings 
toward frameworks of meaning through his concept of exclusive humanism and the 
immanent reconfi guration of the moral domain. Th is contrast proves fruitful for chal-

* Doctor en Arte y Humanidades, Académico del Departamento de Historia de la Universidad
de Concepción, Concepción, Chile. Correo electrónico: davidoviedo@udec.cl. Orcid: https://orcid.
org/0000-0003-2253-206X

** Licenciado en Ciencias Jurídicas y Sociales, Magíster en Filosofía de la Universidad de Con-
cepción, Concepción, Chile. Correo electrónico: santiagowilckens@gmail.com. Orcid: https://orcid.
org/0009-0001-2155-2037

Bajo Licencia Creative Commons Reconocimiento 4.0 Internacional, 
puede ser usado gratuitamente, dando los créditos a sus autores.



182Atenea 532
II  Sem. 2025

lenging preconceived ideas about secularization. Furthermore, it suggests that Tay-
lor’s view is more compatible with postsecular dynamics such as spiritual resurgence, 
whereas Weber’s remains relevant in phenomena such as the instrumentalization of 
religion and the emergence of posthumanism. 

Keywords: Secularization, Disenchantment of the World, Exclusive Humanism, Mor-
al Order, Philosophy

Recibido: 31.03.24. Aceptado: 05.06.25.

INTRODUCCIÓN 

En la reflexión teórica y científico social sobre la religión en la so-
ciedad contemporánea se tiende a caracterizar nuestra época como un 

período post-secular o de hegemonía pluralista. No obstante, en ciertas ca-
tegorías clásicas sobre la secularización se esbozan rasgos del orden actual, 
siguiendo abierta la discusión sobre la continuidad o el cambio en el proce-
so secularizador y su proyección en la postsecularidad. Las visiones de Max 
Weber y Charles Taylor son esclarecedoras en ese sentido, tanto por su con-
traste teórico como por su capacidad de dar cuenta de los alcances y límites 
del fenómeno de la secularización en la sociedad de hoy. El objetivo de este 
artículo es una comparación entre Weber y Taylor en sus miradas sobre la 
secularización, especificando sus distinciones metodológicas, filosóficas y 
sociohistóricas. Como hipótesis se considera que las diferencias se explican 
por el acento de Weber en la comprensión de la acción social y el interés 
de Taylor en la configuración existencial del Yo. A su vez, el contraste entre 
ambos autores parece muy fructífero para cuestionar ideas preconcebidas 
de la secularización, prejuicios de los propios teóricos sociales y, en general, 
para la autocomprensión de nuestra época y de los fenómenos religiosos 
que recurrentemente tensionan el debate público.

MAX WEBER: ESFERAS DE VALOR Y SECULARIZACIÓN

En un marco general, se asocia la figura del sociólogo Max Weber con la 
descripción de un proceso de modernización que terminaría en lo que se 
conoce como secularización o desencantamiento. Este legado de Weber, en 
términos de Habermas (2000), consiste en mostrar cómo la modernidad 
transforma o disuelve las imágenes religiosas del mundo y, con ello, estas 
pierden su poder orientador y fundador de sentido (p. 177). Un especialis-



Atenea 532
II  Sem. 2025183

ta en la obra weberiana, Eduardo Weisz (2017) caracteriza esta sociología 
como histórica del racionalismo, cuya finalidad sería entender el proceso de 
racionalización que vivió Occidente a lo largo de la historia (p. 99). La di-
mensión temporal, entonces, sería relevante tanto para entender el origen de 
esta nueva forma de conducir la propia vida, como para entender el origen 
de la diferenciación entre esferas de valores, es decir, esta progresiva auto-
nomía de distintos ámbitos de la sociedad antes dominados por la religión. 

Con lo señalado, ya se ve que la secularización weberiana es un fenó-
meno complejo y multidimensional. Siguiendo una distinción analítica 
que realizó Wilckens (2023), en una línea similar a Gorski (2011) y Weisz 
(2017), se puede señalar que Weber trató la secularización de tres maneras 
distintas, aunque no del todo desligadas entre sí: 1.1) secularización como 
des-magificación; 1.2) como huida de lo no racional; y 1.3) como moderni-
zación o diferenciación entre esferas de valor.

1.1) La secularización como des-magificación es posiblemente la pri-
mera idea que se formó Weber respecto del concepto (Gil, 2011, p. 287). Si 
bien el término alemán Entzauberung se traduce como desencanto, la raíz 
Zauber es literalmente magia. Esto permite introducir una noción relevante 
desarrollada por el sociólogo en sus primeros Ensayos sobre sociología de la 
religión, como lo es el surgimiento de las religiones universales1. Lo medu-
lar acá será que, antes del arribo de las religiones universales predominaba 
un periodo religioso-mágico en que el sufrimiento se miraba con recelo, ya 
que implicaba una manifestación de odio divino o de una culpa secreta, lo 
cual cambia precisamente con las religiones universales, pues ellas invier-
ten esta actitud hacia una glorificación religiosa del sufrimiento (Giordano, 
2011, p .4). La religión, entonces, es un estadio posterior y más avanzado 
que la magia; al decir de Gorski (2011), la religión es un refinamiento de 
ella (p. 294). Por lo tanto, se puede sostener que el desencantamiento del 
mundo, entendido como la eliminación de su aspecto mágico, fue funda-
mental para el surgimiento de la religión en su forma auténtica, en contra-
posición a la idea de secularización que implica una suerte de pérdida de 
lo religioso.

1.2) Sin embargo, la des-magificación habría ampliado su sentido hacia 
un proceso de racionalización más general. La gran expansión de las re-

1 Weber (1920/1987) considera seis religiones universales: confucianismo, hinduismo, budismo, 
cristianismo, judaísmo e islamismo. Sin embargo, especifica que el confucianismo no se trata de una 
religión centrada en la salvación por su enfoque en la armonización con el mundo terrenal.



184Atenea 532
II  Sem. 2025

ligiones universales habría conducido gradualmente a la supresión de las 
explicaciones propiamente mágicas. Esto nos lleva a la otra dimensión de 
este concepto, la huida de lo irracional. Esta noción sí se puede relacionar 
con la concepción más tradicional de la secularización, que asocia a la ra-
zón occidental misma y sus procesos derivados con el declive del poder de 
las religiones. 

En alguna medida el impulso racionalizador determina que las explica-
ciones científicas triunfen como forma de explicar el funcionamiento de los 
procesos de la realidad, por lo mismo: “todo avance del racionalismo de la 
ciencia empírica desplaza progresivamente la religión del reino de lo racio-
nal hacia lo irracional, convirtiéndola en el poder suprapersonal irracional 
o antirracional por antonomasia” (Weber, 1920/1987, p. 459).  

No obstante, no se debe interpretar esta postura como heredera de una 
visión radicalmente antirreligiosa, tal como la marxista o la freudiana, pues 
si bien la ciencia confina a la religión, el impulso racionalizador proviene 
de la propia religión. A su vez, el sociólogo tampoco ve el declive de las re-
ligiones como una experiencia liberadora o placentera. De hecho, tenía una 
visión bastante pesimista de la modernidad y de su porvenir.

1.3) En lo que respecta a la tercera dimensión de la secularización, es 
decir, como modernización o diferenciación de esferas de valor, autores 
como Gorski (2011, p. 297) se refieren a ella como la teoría definitiva del 
desencantamiento de Weber. Un buen punto de inicio sería recordar con 
Habermas (2000) que, siguiendo la estela neokantiana, Weber suponía tres 
esferas separadas: la ciencia, como el ámbito de las cuestiones de hecho; el 
derecho y la moral, como el ámbito de las cuestiones de justicia; y el arte 
y la crítica, como el ámbito de las cuestiones de gusto (p. 178). Antes de 
la secularización, todas ellas se ordenaban con cierta armonía según los 
dictados de una dimensión religiosa integradora. El problema que surge 
con la modernidad es que los conflictos entre ellas ya no pueden resolverse 
racionalmente desde una perspectiva superior como la que ofrecen las imá-
genes religiosas, ni tampoco por la fuerza unificadora de la razón teorética 
o práctica.

Una raíz de esta noción la podemos ver en la distinción introducida 
por Weber en un momento posterior de sus Ensayos sobre sociología de la 
religión, específicamente al tratar las religiones que rechazan el mundo por 
favorecer una instancia vital ultraterrena. Dentro de este tipo de religiones 
hay dos categorías: las cosmocéntricas (budismo, hinduismo, etc.), con una 
actitud más contemplativa hacia el cosmos, donde el mundo es eterno y a 
veces renovable, sin un soberano creador-dominador y con leyes aplica-



Atenea 532
II  Sem. 2025185

bles a todos los seres vivos, incluso, los no humanos. Y, a su vez, están las 
religiones teocéntricas (judaísmo, cristianismo, islamismo, etc.) que pro-
mueven una salvación mediante la obediencia, se centran en el individuo, 
no buscan la salvación por una comunión mística-cósmica y, su principal 
problema, además de la teodicea, es el cómo vivir éticamente en este mun-
do (Gorski, 2011). Es precisamente esta orientación menos contemplativa 
de las religiones teocéntricas y más ligada a impulsar una regulación ética 
de la conducta, la pieza clave en la teorización weberiana sobre la tensión y 
separación entre la dimensión religiosa y los otros órdenes de la vida (Gors-
ki, 2011, p. 298). 

En definitiva, las religiones teocéntricas habrían permitido la aparición 
de una dimensión autónoma, distinguible y exclusivamente religiosa. La 
deriva del proceso de racionalización, por su parte, habría hecho que las 
imágenes religiosas del mundo quedaran recluidas al rol de una esfera de 
valor más, perdiendo su poder hegemónico y aglutinador de las distintas 
dimensiones humanas o, más bien, perdiendo su poder como única fuente 
de sentido entre las demás esferas. No por ello Dios desaparece, sino que 
ahora es uno más entre los distintos dioses, entendidos como fuentes de 
sentido, por lo que si Dios quiere dominar nuestras vidas debe someterse 
a una lucha (Weber, 1919/2007, p. 100). De este modo, los intereses opues-
tos de estos nuevos dioses provocan conflictos, lo que a su vez explicaría 
la dificultad de los modernos para llegar a acuerdos sobre los objetivos a 
alcanzar, ya que no existe una jerarquía clara entre las esferas de valor.

CHARLES TAYLOR: RECONCEPTUALIZAR LA SECULARIZACIÓN

Si Weber se preguntaba cómo las imágenes religiosas de Occidente habían 
perdido su papel orientador y hegemónico, la pregunta central del filósofo 
Charles Taylor (2007/2014) será: ¿Por qué en Occidente era casi imposi-
ble no creer en Dios en el año 1500, mientras que hoy, cerca de 500 años 
después, esa opción no solo es fácil, sino que incluso es inevitable para al-
gunos? (p. 19). La perspectiva es novedosa pues no busca explicar una pér-
dida, sino explicar el nuevo marco donde coexiste una pluralidad religiosa 
y no religiosa. Taylor investiga cómo las corrientes espirituales alternativas 
a Dios lograron surgir o qué condiciones específicas creó Occidente para 
hacer florecer estas nuevas formas de espiritualidad.

Una de las ideas clave de este nuevo enfoque es que Occidente habría ex-
plicado la secularización exclusivamente a través de historias de sustracción. 
Estas historias se centran en explicar cómo los modernos pudieron desha-



186Atenea 532
II  Sem. 2025

cerse de antiguas ilusiones y limitaciones de su conocimiento, en otros tér-
minos, la imagen que proyecta este tipo de historias es que la modernidad y 
la naturaleza humana siempre estuvieron latentes, pero los defectos propios 
de la razón religiosa impedían que aparecieran (Taylor, 2007/2014, p. 50). 
Para Taylor la perspectiva correcta es la opuesta; él argumenta que la era 
secular es en sí misma un producto de nuevas invenciones, autocompren-
siones y prácticas. 

El entramado histórico-filosófico que el filósofo desarrolla para soste-
ner su posición es extenso, sin embargo, para los propósitos de este trabajo 
comparativo se sintetizará en tres grandes aspectos: 2.1) vivir en un mundo 
encantado, 2.2) la reorganización de la sociedad moderna y 2.3) nuevos 
órdenes morales y creación de un marco inmanente.

Vivir en un mundo encantado 

Si Weber hace referencia a mundos mágicos para destacar el poder raciona-
lizador de ciertas religiones, Taylor buscará adentrarse en la experiencia de 
ese mundo. El énfasis será no olvidar que la espiritualidad se siente y se vive 
de manera diferente en distintos momentos históricos, por ejemplo: incas 
prehispánicos, católicos previos a la reforma, luteranos del siglo XVI. Esto 
sugiere que la creencia en Dios y la espiritualidad están contextualizadas 
por el entorno cultural y social de cada individuo, es decir, que existe una 
suerte de telón de fondo sobre el cual dichas espiritualidades se practican.

Estos cambios en el telón de fondo afectan la percepción del mundo y 
se explican particularmente por la forma en que la modernidad comienza a 
concebir el Yo y su interioridad. Tanto la noción de que lo que el Yo piensa 
está radicado estrictamente dentro de sí, como la de que se pueden encon-
trar explicaciones causales-mecánicas a las conductas humanas, son una 
herencia de la razón objetivante y desvinculada legada por Descartes (Ta-
ylor, 2006, pp. 203-222). Es esta nueva concepción de interioridad moderna 
la que comienza a inhibir que los poderes mágicos y la divinidad se expe-
rimenten por los modernos como una realidad palpable. A su vez, esto se 
manifiesta en cómo se entiende hoy el significado de los fenómenos2. Para 
Taylor (2007/2014), actualmente se tiende a creer que los objetos desenca-
denan respuestas en el interior del Yo y que esas respuestas dependen solo 

2 El filósofo se opone a la concepción de que los pensamientos y significados radican exclusivamen-
te en la mente individual del agente y defiende que estos solo cobran sentido bajo un trasfondo lingüís-
tico dinámico que los excede. Así, los pensamientos viven “en la dimensión del significado y exigen un 
trasfondo de significados disponibles para ser los pensamientos que son” (Taylor, 1997, p. 179).



Atenea 532
II  Sem. 2025187

de la propia estructura o mentalidad preestablecida (p. 65). Sin embargo, 
esta perspectiva centra todo en el Yo y omite el entorno en que el individuo 
se forma.

Otro rasgo relevante del mundo encantado anterior del Yo era que los 
seres humanos no eran los únicos agentes con mentes. Los bosques y ríos 
o los duendes y hadas tenían cierta voluntad o fuerza capaz de influir en 
la vida diaria. Taylor (2007/2014) lo expresa a través del concepto del Yo 
poroso -opuesto al Yo “impermeabilizado” moderno- el que implicaba que 
la experiencia personal estaba expuesta a influencias externas, negativas y 
positivas, que podían debilitar o fortalecer la resistencia al mal y afectar el 
bienestar material (p. 72). 

El Yo poroso se comprende mejor a la luz de los estudiados rituales de 
recolección de agua mágica en ríos sagrados en la Inglaterra medieval, la 
que habría tenido la capacidad de curar ciertas enfermedades de la época, 
como explica Taylor en una conferencia grabada por el Berkley Center of 
Religion, Peace & World Affairs (Berkley Center, 2013). La particularidad 
de dicha agua para el creyente no residía en la composición química del 
agua, como lo sería para un moderno, sino en su especial significado. En el 
mundo encantado, ese significado no residía dentro del creyente, ni tam-
poco él tenía herramientas para desarticular su poder. Por el contrario, en 
el mundo mágico se es susceptible a las fuerzas benignas y malignas, que 
influyen poderosamente sobre el individuo y su disposición anímica, pero 
también en el mundo material que lo rodea a través de las enfermedades, 
de la ganadería o agricultura. Los límites de este mundo son porosos y no 
‘impermeabilizados’ como en la modernidad. De ahí que, existiendo magia 
buena y mala, el sustento de Dios como garantía final es indispensable para 
estar protegido frente a estos poderes mágicos (Taylor, 2007/2014, p. 79). 

Por otra parte, el concepto de Yo poroso subraya la naturaleza intrín-
secamente social del agente. Siguiendo la línea de Karl Jaspers, Taylor 
(2007/2014) teoriza que la revolución axial y sus religiones superiores des-
insertaron al individuo de la comunidad religiosa (p. 238). Antes de esta 
revolución la comunidad entera era el agente religioso y, por lo tanto, cual-
quier acto de herejía o rechazo de los ritos no era considerado una cuestión 
personal, sino un peligro para el poder del rito compartido. Sin duda, la 
Reforma permitió el surgimiento de una devoción aún más individual o 
‘postaxial’ que influyó, incluso, en la estructura de la sociedad. De hecho, 
las religiones axiales en alguna medida aún tenían cierta complementarie-
dad con la magia, pero tras la Reforma, la creencia en la magia comienza a 
conceptualizarse como falta de fe. 



188Atenea 532
II  Sem. 2025

Esta primera aproximación al mundo encantado permite, desde ya, ma-
tizar el relato contemporáneo de la creencia en términos de ignorancia o 
superstición, características de las historias de sustracción. 

Reorganización de la sociedad moderna  

Para Taylor, la racionalización en la forma de conducción de la vida que 
caracteriza el advenimiento de la era secular no solo fue impulsada por 
cuestiones religiosas, sino que también hubo otras influencias determi-
nantes. Son al menos tres nociones las que influyeron significativamente. 
En primer lugar, la emergencia del concepto de “civilidad” durante el Re-
nacimiento, predecesor de nuestra noción moderna de “civilización”. Los 
pensadores franceses del siglo XVI, tal como antes lo pensara Aristóteles, 
sostenían que la verdadera naturaleza del hombre se realizaba solo en la 
ciudad. La civilidad, entonces, era entendida como la expresión de los atri-
butos distintivos de la ciudad, como el desarrollo de las artes y la ciencia, el 
refinamiento y la educación (Taylor, 2007/2014, p. 165). 

En segundo lugar, para Taylor (2007/2014) en los inicios de la moder-
nidad un neoestoicismo influyó fuertemente en la élite, con ejemplos para-
digmáticos en autores como Descartes y Lipsio, teniendo este último gran 
influencia en calvinistas, luteranos y papistas (p. 191). Por ejemplo, la amal-
gama estoica-católica de Descartes promovía una primacía de la razón so-
bre las pasiones y una naciente concepción de autodominio (Taylor, 2006, 
p. 214). Para las élites gobernantes esta nueva concepción las motivará a 
aplicar formas mucho más drásticas de control y reorganización de la vida 
propia y social.  En tercer lugar, está el surgimiento de la sociedad cortesa-
na. Taylor (2007/2014) sitúa este fenómeno en una etapa posterior al de-
sarrollo de la civilidad, y con especial relevancia en la Francia, Inglaterra y 
Escocia del siglo XVIII (p. 344). Su característica principal fue su capacidad 
para domesticar a la nobleza feudal, desplazando la importancia simbólica 
de la ética guerrera y aumentando el poder de la persuasión o el diálogo en 
la resolución de los conflictos.

Todos estos cambios, fuera de permitir el surgimiento del Estado dis-
ciplinario y de una élite gobernante con mayor control sobre sí, permiten, 
a su vez, que los gobernantes aprecien cómo la promoción de la disciplina 
les brinda ventajas económicas –mayor productividad– y bélicas –mayor 
recaudación y mejores ejércitos–. Entonces, hay una sinergia de factores 
religiosos, económicos y políticos. Como muchas tradiciones religiosas, la 
victoria sobre otros o el progreso material reafirmaba la creencia de que 



Atenea 532
II  Sem. 2025189

Dios ayuda a los realmente piadosos o devotos. Esto tiene un gran impacto, 
pues la devoción y el poder se unifican como entidades. La piedad o devo-
ción entendida como forma de vida disciplinada, resulta ser el modo eficaz 
de existencia y eso transforma el sustento de realidad o del orden moral 
(Taylor, 2007/2014, p. 350). 

Nuevos órdenes morales y creación de un marco inmanente

Una de las principales ideas de Taylor será que la invención de la nueva era 
secular se debe a una transformación en el orden moral. Un orden moral 
es aquel que proporciona una comprensión y aceptación de normas e idea-
les que identifican aspectos del mundo, comprendiendo en esto tanto lo 
divino como lo humano. El orden que refiere Taylor (2007/2014) consiste, 
entonces, en un marco amplio que hace posible considerar ciertas leyes, 
conductas o metas sociales como buenas o deseables y, en cierta medida, 
alcanzables (p. 263). No habría que limitar la comprensión de este orden 
únicamente a la definición de normas e ideales. Más bien, se sugiere que un 
orden moral ofrece una representación o un mapa de la realidad, de la vo-
luntad divina, del universo o de los individuos mismos (Taylor, 2007/2014, 
p. 404).

La principal diferencia de este nuevo orden moral será que para los pre-
modernos el orden estaba vinculado a la voluntad de Dios, al cosmos o la 
naturaleza, es decir, a cuestiones que podemos designar como fuera del 
Yo. La modernidad y su nueva concepción del Yo habrían interiorizado 
el orden moral, esto significa que las normas morales ya no se derivan de 
fuentes trascendentales (Dios, el cosmos o la naturaleza), sino que son “in-
trahumanas”.

Un ejemplo de este complejo entramado se encuentra en cómo las 
sociedades premodernas se autocomprenden o justifican a través de una 
complementariedad jerárquica (Taylor, 2007/2014, p. 85). Concebir una 
sociedad premoderna requiere verla como una estructura social jerárqui-
ca que refleja un orden metafísico. En estas sociedades, la desigualdad en 
la asignación de funciones (religiosas, ejecutivas, obreras, etc.) no es algo 
contingente, sino una parte natural e inherente del orden que permite el co-
rrecto funcionamiento de la sociedad3. Por el contrario, en la sociedad mo-

3 Un ejemplo de Taylor (2007/2014) para este punto es cómo Shakespeare muestra que el asesina-
to del rey Duncan en Macbeth genera un caos en la naturaleza y un comportamiento errático en los 
animales. El rey representa la cúspide natural de la sociedad y su asesinato perturba el orden mismo. 



190Atenea 532
II  Sem. 2025

derna ya no hay Formas aristotélicas o Ideas platónicas en el orden social, 
ni tampoco un valor intrínseco en la distribución de funciones. La sociedad 
moderna se justifica desde una protección de los derechos individuales y 
sin consideración a jerarquía alguna, por lo mismo, la legitimidad del go-
bierno es teorizada desde el consentimiento de los ciudadanos4. 

Otra forma de evidenciar el orden moral de Taylor será el marco inma-
nente en que se mueve. Acá se dice “inmanente” como opuesto a un marco 
con fuentes de fundamentación y legitimidad trascendentes. Para entender 
esto es necesario remarcar que el Estado disciplinario había sido potencia-
do por una mezcla entre devoción y poder para, desde ahí, examinar cómo 
esto cambió la concepción de Dios y de la realidad. Un primer paso hacía el 
marco inmanente moderno viene del ‘tipo ideal’ que el filósofo va a deno-
minar providencialismo deísta (Taylor, 2007/2014, pp. 352-365). El deísmo 
aparece como una corriente teológica racionalista que se opone al teísmo 
y, en síntesis, es contrario a que el conocimiento divino se muestre por 
la revelación. El ejemplo paradigmático de esta postura será John Locke, 
para quien Dios creó la vida humana de tal forma que si se siguen ciertas 
reglas –ejemplificadas en su Ley Natural– se logrará establecer la paz y el 
progreso. Así, aun cuando las personas tienen propósitos diversos que a 
veces generan conflictos entre ellos, si se opera según las reglas correctas, 
los propósitos se ensamblan y la sociedad se vuelve de mutuo beneficio5. 

Con el nuevo marco inmanente y el énfasis en el mutuo beneficio, ya no 
requerimos de divinidades o fuerzas para explicar y legitimar la bonanza o 
las calamidades de la vida social. Por ello, la sociedad buena ya no se define 
por ser una sociedad santa, ni por su ajuste a una Idea en sentido platónico, 
o como sociedad virtuosa en sentido aristotélico, sino que la sociedad es 
buena en virtud de la paz y prosperidad material que consiga. El principio 
normativo básico es el mutuo beneficio entre personas racionales. La acti-
vidad económica se considera fundamental para la seguridad y la prosperi-
dad material y se juzga sus resultados desde una perspectiva instrumental. 
La economía, además, se concibe como independiente del poder político, 
lo que también refleja una transformación en la autocomprensión social.  

Entonces, creados estos órdenes impersonales se puede perseverar en 
la creencia, pero, a su vez, es mucho más sencillo sacar a Dios de la ecua-

4 Para el filósofo esta nueva concepción representa un progreso, particularmente en cuanto a las 
posibilidades de realización personal, pero también un peligro, por lo estrecho y atomista que resulta el 
contractualismo de la sociedad moderna (Taylor, 1991/1994).

5 También resuena aquí Adam Smith, pues si guiamos nuestros intereses egoístas por un método de 
producción pacífica vamos a conseguir el beneficio colectivo (Taylor, 2007/2014, p. 289).   



Atenea 532
II  Sem. 2025191

ción. Estos órdenes impersonales permiten la expresión de movimientos 
humanistas exclusivos, es decir, movimientos cuyas fuentes de legitimación 
moral no refieren a cuestiones trascendentes, sino que permanecen en este 
marco inmanente. Así, el humanismo excluyente de inicios de la moder-
nidad habría encontrado un terreno fértil y, por lo mismo, evoluciona y se 
diversifica en una amplia gama de humanismos (científicos, políticos, etc.) 
que orientan y dan sentido a las vidas y espiritualidades contemporáneas, 
generándose un ‘efecto nova’ (Taylor, 2007/2015, p. 15).

Este marco inmanente y sus órdenes impersonales son los que permiten 
que ya no solo personajes excepcionales (piénsese en Lucrecio o Demócri-
to) puedan adherirse a formas de increencia, sino que ella esté al alcance 
de grandes masas. El énfasis en la capacidad moral humana como origen 
de la benevolencia, la libertad o la aspiración hacia una justicia universal 
constituirán el rasgo distintivo del humanismo exclusivo del siglo XVIII, 
así como del utilitarismo y el kantismo (Taylor, 2007/2014, p. 388). Este 
humanismo se consolida como un conjunto alternativo de fuentes morales 
que se refleja, por ejemplo, en la defensa de una ética de la poiesis que des-
plaza la “ética que considera que el orden funciona ya en la realidad, hacia 
una ética que considera que el orden es impuesto por la voluntad” (Taylor, 
2007/2014, p. 212).

WEBER Y TAYLOR: CONTRASTE METODOLÓGICO 
Y DISTINCIONES DE DESENCANTAMIENTO
 
Vistas las principales ideas de Taylor sobre el asunto, resulta provechoso 
para entender las ventajas y limitaciones de su teoría con relación a la de 
Weber hacer un contraste más explícito. Para el propósito de este trabajo y 
con el objetivo de mostrar las confluencias y contradicciones entre ambos 
autores, el contraste se centrará en dos aspectos: 3.1) desde los métodos 
que utilizan para analizar la historia y la secularización y 3.2) desde las tres 
formas en que Weber concibió el desencantamiento.

Contraste metodológico 

La principal consideración metodológica reside en el enfoque desde el cual 
ambos autores desarrollan sus teorías. Taylor, siendo filósofo, emplea por 
una parte un método de tintes fenomenológicos en su investigación, en 
tanto busca las estructuras fundamentales del Yo con el afán de exhibir las 



192Atenea 532
II  Sem. 2025

“condiciones invariables de la rica variabilidad humana” (Rodríguez, 2020, 
p. 78). Por otro lado, su esfuerzo histórico-filosófico pretende elaborar una 
genealogía de ciertas ideas y éticas con la finalidad de mostrar el continuo 
cambio hasta la situación moderna del Yo. El juego de ambos elementos y 
su énfasis en los procesos de conformación del individuo derivan en que su 
obra se enmarque en un ejercicio de antropología filosófica.

En esta narrativa del pensamiento y exploración de las diversas formas 
en que el Yo se ha auto-comprendido, las causalidades cientificistas tien-
den a diluirse. Su relato repasa pensadores diversos e incorpora recurren-
tes matices, giros y vueltas, así como influencias culturales, intelectuales y 
materiales, lo que reduce la importancia de los eventos históricos o sociales 
por sí mismos. Por ejemplo, dirá que las historias de sustracción que narran 
la secularidad moderna como un camino directo no se sostienen y “… en 
cambio, lo que estoy proponiendo aquí es una concepción llena de giros 
y vueltas, llena de consecuencias imprevistas” (Taylor, 2007/2014, p. 159). 

Por su parte, Weber realiza la ya expuesta sociología histórica del ra-
cionalismo. Para Gorski (2011), Weber se centra en detallar conflictos so-
ciales y grandes cambios históricos en las diversas instituciones humanas, 
investigando cómo surgen, sus detonantes y su evolución hacia la referida 
diferenciación de esferas (p. 304). En todo caso, las consecuencias de los 
eventos históricos en la perspectiva weberiana, al igual que en la de Taylor, 
presentan una causalidad bastante matizada. Muestra de esto son las ‘afini-
dades electivas’ weberianas, que rehúyen de la causalidad cientificista. 

Otra similitud entre ambos autores está en el empleo de ‘tipos ideales’ 
para describir fenómenos sociales y, en general, en las muestras explícitas 
de aprecio por la forma en que Weber correlaciona eventos, por ejemplo, 
entre las lealtades religiosas y el desarrollo capitalista (Taylor, 2007/2014, 
p. 252).

No obstante, también es cierto que los procesos de racionalización en 
la obra de Weber no siempre se interpretan como situados históricamente. 
Las narrativas que describe sobre la evolución de las religiones, desde las 
más mágicas hasta las más racionales, sin duda reflejan que concebía una 
lógica histórica6. En cierto sentido, sus descripciones implican consecuen-

6 Dicha lógica consiste en la dualidad de la expansión de la racionalidad formal a expensas de una 
racionalidad sustantiva y/o en la tensión dialéctica entre carisma y racionalización. No se afirma con 
esto que Weber proporcione un sentido teleológico o filosófico de la historia, consideración especula-
tiva que trasciende a sus investigaciones sociohistóricas. Habría trayectorias discernibles, pero no una 
historia con sentido que aborde el vacío existencial en la sociedad moderna (Gil, 2015, p. 578). 



Atenea 532
II  Sem. 2025193

cias que parecen extender su validez como si cada proceso de racionaliza-
ción implicase la secularización. Acá Weber y Taylor se distancian.  

A su vez, el filósofo realiza una crítica a cierta forma de teorizar en las 
ciencias sociales, en la cual Weber está involucrado. Para entender esto hay 
que señalar que Taylor distingue entre dos relatos de la modernidad: uno 
describe el arribo de la modernidad de manera acultural y es, por lo tanto, 
una narrativa distorsionadora; y otra visión, a la que él adhiere, que descri-
be a la modernidad imbricada culturalmente (Taylor, 2008, p. 3). 

La visión acultural o culturalmente neutra se caracteriza por interpretar 
el surgimiento de los procesos de racionalización como inevitables. Para 
esta visión, el desarrollo de la razón occidental es la explicación central de 
la secularización precisamente por su oposición a lo religioso. Estas teorías 
caen en las historias de sustracción, pues presuponen una naturaleza hu-
mana universal y siempre latente, es decir, entienden la modernidad como 
el resultado inevitable tras eliminar ciertos obstáculos al conocimiento 
científico o florecimiento humano. La visión acultural es consecuencia de 
la concepción naturalista de la modernidad, la que, guiada por el ideal cien-
tífico, identifica los atributos de un proceso universal de racionalización 
(Gracia, 2010, p. 108). Por lo tanto, esta forma de descontextualizar la mo-
dernidad es lo que lleva a algunos teóricos sociales a creer que lo natural 
siempre fueron las sociedades individualistas del Yo desvinculado. 

Otra idea paradigmática de la visión acultural es la distinción radical 
entre hechos y valores. Si bien Taylor le reconoce cierta validez a esta dis-
tinción en las ciencias exactas, tratándose de las ciencias sociales la distin-
ción se fundamenta en la suposición de que podemos explicar la conducta 
humana sin recurrir a bienes morales (Taylor, 2006, pp. 87-137). En con-
traposición a esto, se sugiere que el lenguaje más adecuado para explicar 
la conducta humana debe incluir una consideración realista de los bienes 
morales y, por lo tanto, a entes cuyo significado supera al agente7. Esto im-
plica que la conducta no se rige solo por una estrecha idea de deseos donde 
priman las nociones de dolor y placer, sino también por otros elementos, 
como lo más digno de admiración o despreciable, lo más elevado o bajo, o 

7 Cincunegui (2013) explica muy bien el realismo moral sui generis de Taylor. Por un lado, rechaza 
las variantes del naturalismo que postulan los bienes morales como meras proyecciones subjetivas.  A 
su vez, matiza el realismo fuerte que exagera el estatuto de los bienes morales haciéndolos pasar como 
existentes en un mundo independiente al de los humanos, pues, si bien estos bienes morales existen, 
al mismo tiempo dependerían de los humanos. Por último, obviamente, Taylor tampoco pretende caer 
en posiciones antirrealistas, cuya figura paradigmática es Nietzsche, para quien no hay hechos, solo 
interpretaciones.



194Atenea 532
II  Sem. 2025

lo más honrado o vil. Solo una explicación de este tipo permite comprender 
tanto las acciones y sentimientos propios, como los de los demás.

Por otra parte, Taylor describe dos variantes de teorías aculturales que 
comparten la descripción factual de la secularización, pero la interpretan 
de manera diferente. Por un lado, algunos teóricos perciben la modernidad 
como un progreso, sugiriendo que cualquier cultura del mundo se secu-
larizaría si llegase a experimentar el impacto de la conciencia científica. 
Acá, abundan los autores que señalan que cualquier metafísica podría ser 
desplazada por la división entre hechos y valores antes vista. 

Por otro lado, también serían aculturales ciertas teorías que evalúan la 
modernidad como un declive. Para los autores enmarcados en esta descrip-
ción, la transformación de la modernidad lejos de permitir un desarrollo de 
las capacidades humanas, lo que generó fue una pérdida de los horizontes 
de sentido. Acá, la era secular se manifiesta como el término de un pro-
ceso, es decir, resuena la famosa metáfora de la jaula de hierro weberiana. 
En Weber este caparazón acerado se puede concebir como inherente a la 
modernidad (y desde esta óptica, como una consecuencia de la seculariza-
ción), en tanto resultado expansivo de la racionalidad formal que considera 
dominante en su tiempo (Gil 2015, p. 548). Weber, un claro humanista ex-
cluyente, cree que a quien aspire a ser científico solo le queda aferrarse al in-
telecto y soportar “el severo rostro del destino de nuestro tiempo” (Weber, 
1919/2007, p. 101). De esta manera, aunque la postura del sociólogo tiene 
matices, su desencantamiento implicaba de alguna forma que el científico, 
es decir, aquel que busca prioritariamente la verdad, solo podía optar por 
orientarse a través de un horizonte de sentido que se representa en la razón 
o el intelecto8. En una línea similar, en Economía y Sociedad también argu-
menta que la acción racional con arreglo a fines tiende a ser cada vez más 
prevalente debido al proceso de racionalización, desplazando progresiva-
mente las acciones tradicionales y afectivas (Weber, 1921/2014). Esta ca-
racterización que apunta hacia una degradación moderna de los horizontes 
de sentido es, en términos taylorianos, una teorización que asume el Yo 
impermeabilizado como punto de inicio y oculta su dimensión histórica. 

La contracara de la visión acultural, y la que Taylor respalda, se encuen-
tra en la perspectiva contextualizada y cultural de la comprensión de los 

8 El científico vive en la paradoja de ser consciente del carácter provisional del conocimiento y de la 
imposibilidad de encontrar el sentido de su práctica desde categorías racionales. La aceptación de este 
vacío epistémico se relaciona con un patrón genérico de “sacrificio del intelecto” (Weber, 1919/2007, 
pp. 85-110).



Atenea 532
II  Sem. 2025195

modernos. En esta tesis de vertiente hermenéutica, el concepto de bien 
moral es un presupuesto inevitable en toda cultura, pues todo individuo 
siempre se mueve en mundos donde la naturaleza humana ya ha sido con-
cebida de una manera particular. En la visión “culturalizada”, como destaca 
Gracia (2010), se sostiene un pluralismo fuerte, la cultura moderna es una 
entre muchas y las afirmaciones sobre la modernidad solo refieren a una 
identidad particular (p. 110).

En este punto, es relevante volver a Weber, quien, según refiere Gorski 
(2011), entendía que el máximo estándar para un trabajo cultural era lograr 
ser persuasivo para una cultura diferente de la del autor (p. 302). ¿Supera 
el trabajo de Taylor esta prueba? Esta crítica ha sido planteada por Charles 
Larmore (2008) en su reseña de La Era Secular para The New Republic, al 
señalar que la orientación católica de Taylor lo hace dejar afuera del rela-
to a importantes autores protestantes, islámicos y judíos. Larmore, quizás 
exageradamente, va más allá al señalar que las diferencias entre las teorías 
de Weber y Taylor no son más que la diferencia entre el enfoque de un pro-
testante pesimista y un católico ferviente.

Para finalizar, otro problema en Taylor puede radicar en que su explica-
ción posee un carácter excesivamente hermenéutico. Al fundar su teoría en 
un caótico zig-zag de la historia, el cual se unifica a través del relato, no per-
mite descartar que nuevos relatos manifiesten procesos de desecularización 
generales, lo que resultaría extraño. Aparentemente, nada impide que el Yo 
se vuelva poroso nuevamente, sin perjuicio de que hoy dicha posibilidad 
parece muy lejana. El proceso de racionalización moderno de Weber, por 
su parte, minimiza dicha eventualidad con mayor certeza, lo que parece in-
tuitivamente correcto. Así, independiente del nuevo marco espiritual mo-
derno, la pérdida de sentido diagnosticada por el sociólogo aún resuena en 
el mundo neoliberal o en la actitud racionalizadora de los transhumanistas. 

Contraste entre las tres formas del desencantamiento de Weber 

Al inicio del presente trabajo, se mostraron tres variantes del desencanta-
miento en Weber. El contraste de cómo Taylor se inserta en cada una de ellas, 
permite terminar de delinear las confluencias y contradicciones entre ambos. 

Desencantamiento como des-magificación

Ya se señaló que, en las primeras obras de Weber, la magia se presenta como 
una etapa inicial de la religión, de manera que a medida que la religión se 



196Atenea 532
II  Sem. 2025

racionaliza, la presencia de la magia disminuye9. Además, el proceso de 
racionalización del mundo implicó que ya no existan poderes ocultos e im-
previsibles en la realidad, sino que todo puede ser comprendido y domina-
do mediante el cálculo y la previsión (Weber, 1919/2007, p. 88)10.

Para Taylor, la desaparición del mundo encantado implica primero 
mencionar el surgimiento de la razón desvinculada cartesiana, la separa-
ción de la mente del cuerpo y el comienzo de un proceso de neutralización 
del mundo. Esto dará pie al Yo impermeabilizado desde el cual hoy se com-
prende la secularización. 

Por otra parte, los autores que se comparan ven en la Reforma con-
secuencias discrepantes con relación al mundo encantado. Para Taylor 
(2007/2014) la Reforma no incentiva a eliminar la magia por considerarla 
irreal, irracional o supersticiosa, sino más bien a rechazarla por considerar-
la impía (p. 137). Este enfoque radica en una inversión del miedo, ya que, si 
el temor a brujos o espíritus en el mundo encantado es intenso, el miedo al 
Dios cristiano puede ser aún mayor. 

Por otra parte, cabe recordar algunas condiciones de posibilidad de la 
increencia en Dios. En el mundo encantado, particularmente antes de las 
religiones postaxiales y su propensión a una devoción individual, Dios sos-
tiene a las comunidades jerarquizadas y les asegura su bienestar frente a las 
otras fuerzas espirituales que también habitan el mundo. Lo propio ocurre 
con la desaparición del ‘cosmos’ (como universo ordenado) y la aparición 
de un espacio físico neutro y geométrico a partir de la revolución científica 
(Taylor, 2007/2014, p. 105). Tanto el espacio como el tiempo pierden su 
significación humana, lo que será clave en la des-magificación del mundo.    

Desencantamiento como huida de lo no racional

Quizás el principal propósito de la obra de Taylor sea intentar refutar esta 
concepción. La historia detrás del desarrollo del Yo le permite mostrar 

9 Cabe precisar que más allá de esta prevalencia, la literatura sobre Weber ha matizado la afirma-
ción de un carácter irreversible del proceso de des-magificación. Abramowski destacó un diagnóstico 
menos sombrío en Weber en tanto la propia lógica de ‘libre competencia’ del capitalismo moderno 
podría revitalizar el ámbito de libertad individual, aunque sea en una comprensión de mayor libertad 
dentro de la prisión, especialmente en contraste con el estatismo centralizado, donde el margen de ma-
niobra para estas exploraciones es comparativamente menor (Gil, 2015, p. 571). Dentro de esta libertad 
está la posibilidad de adquirir conciencia sobre los límites existenciales de la burocratización, aunque 
no se traduzca en la recuperación de una cosmovisión mágica de la realidad. 

10 En términos genéricos supone la expansión de una visión mecanicista del mundo. En clave so-
ciohistórica se relaciona con la legitimidad de la ciencia en un contexto de creciente secularización y 
rutinización educativa-cultural (Swedberg y Agevall, 2016, p. 86). 



Atenea 532
II  Sem. 2025197

cómo las explicaciones comunes sobre la secularización son en realidad 
historias de sustracción, ya que ignoran los cambios en el orden moral y la 
creación de marcos inmanentes. Lo central será entonces que el descrédito 
de Weber a las fuentes de sentido que no provengan de la razón y la ciencia 
olvidan que rasgos relevantes del Yo moderno se configuraron en torno 
al progreso de las ciencias naturales, generando una antropología humana 
específica desde la cual los modernos se interpretan. 

El problema central acá radica en que el lenguaje no teleológico de las 
ciencias naturales no puede aplicarse sin más a la conducta humana, pues 
esta sí tiene un fundamento teleológico. En este punto Taylor toma ele-
mentos de la teoría de Harry Frankfurt (1971) para quien existen deseos 
de primer orden, los cuales son compartidos con otros seres vivos y, a su 
vez, existen deseos de segundo orden, en virtud de los cuales el sujeto eva-
lúa reflexivamente lo que desea. Para Taylor (2006) los bienes morales y 
los hiperbienes cumplen esta segunda función11, en tanto permiten sopesar 
y juzgar nuestras acciones, además de otorgar un punto de vista reflexivo 
para evaluar los deseos (p. 101). Los bienes morales introducen una fina-
lidad en la conducta humana que los científicos sociales de raigambre na-
turalista (psicologías conductistas o ciertas formas de utilitarismo) simple-
mente omiten. Asimismo, omiten que dichos bienes fueron modelados en 
Occidente por las transformaciones religiosas.

La huida de lo irracional también tiene efectos en el ámbito político en 
los que vale la pena detenerse. La concepción de que las religiones consti-
tuyen una amenaza para el debate racional o incluso para la democracia, 
es parte de lo que Taylor denomina el mito de la Ilustración. La Ilustración 
prometía liberarnos de los prejuicios y de la agobiante autoridad que impe-
día pensar con claridad. En el debate que sostiene con Habermas sobre la 
religión en el espacio público, Taylor argumenta que este mito se manifiesta 
en la idea de que la revelación o la religión como fuente de sabiduría ya 
no son aplicables en un mundo donde los asuntos humanos solo pueden 
resolverse dentro del marco inmanente, es decir, en términos mundanos 
(Butler et al., 2011, p. 56). Sin embargo, cuestiona que abandonar todas las 
verdades religiosas en favor de un debate político o moral que se enfoque 
exclusivamente en razones seculares genere necesariamente una ganan-
cia epistémica. Esto parte del supuesto de que la razón secular es siempre 
convincente, mientras que la razón religiosa es siempre cuestionable y solo 
convincente si se acepta el dogma.

11 Los hiperbienes, siendo bienes morales, cumplen además un rol jerarquizador y ordenador de 
los bienes morales.



198Atenea 532
II  Sem. 2025

El problema para Taylor es que el pensamiento racional no siempre es 
suficiente para convencer en contextos políticos o morales, ya que todavía 
se puede discrepar en la justificación normativa de las afirmaciones de este 
tipo (Butler et al., 2011, p. 58). Su posición es que aceptar razones religio-
sas en el debate político puede ayudar a arribar a acuerdos, por ejemplo, 
en la defensa de los derechos humanos, pues aun cuando la justificación 
normativa de racionalistas, católicos o ateos sean distintas, pareciera que 
todos pueden concordar en la relevancia del asunto desde sus respectivos 
trasfondos. Además, contrariamente a la postura de Habermas, si los bie-
nes morales son parte integral de la identidad del Yo, no se puede exigir a 
los participantes del debate “sacarse” la mochila religiosa y secularizar su 
lenguaje al tiempo de debatir. No obstante, una vez arribado el acuerdo, la 
secularización del lenguaje sí sería necesaria respecto de quienes redacten 
las normas políticas.

Para terminar este punto, cabe destacar que se extraña un argumento 
contundente de Taylor para explicar por qué en su relato relega a un se-
gundo plano la importancia de la secularización política, considerando el 
historial y las consecuencias de las guerras religiosas en Europa. 

Desencantamiento como modernización o diferenciación 
entre esferas de valor

Esta variante de la secularización es, probablemente, la más influyente en-
tre quienes investigan estas temáticas. El diagnóstico central ya expuesto se 
refleja en que previo a la modernidad, en el mundo encantado, las labores 
de caza estaban influidas por la religión y la magia; o en Roma, el César te-
nía el carácter de sumo pontífice; o en la edad media las familias no tenían 
una distinción clara entre lo familiar y lo económico, porque en las granjas 
las familias constituyen una unidad productiva del feudo. 

Taylor (2007/2014) a veces adopta la metáfora de la diferenciación entre 
esferas e, incluso, se refiere explícitamente sobre cómo la esfera económica 
y la esfera pública se “independizan” al tratar las transformaciones del ima-
ginario social (p. 297). En cierto modo, Taylor concuerda con Weber y solo 
amplía la explicación a varios niveles. En el ámbito económico, la línea es 
similar en tanto el surgimiento de un Estado disciplinario más productivo y 
la creciente acumulación de riqueza, junto a las ventajas militares asociadas 
a ello, reforzaban la especialización de esta esfera. En el ámbito espiritual, 
también hay similitudes en tanto se defiende que la Reforma fomentó el 
bien moral de la “afirmación de la vida corriente”, lo que significaba digni-



Atenea 532
II  Sem. 2025199

ficar como santas las labores de producción laboral y reproducción familiar 
(Taylor, 2006, p. 289). En el ámbito político, el filósofo se distancia un tanto 
de Weber al proponer que la influencia neoestoica medieval y de la socie-
dad cortesana son al menos igual de relevantes que la ética calvinista para 
la racionalización y profesionalización de las masas (Taylor, 2007/2014, p. 
194). 

Sin embargo, por otra parte, Taylor también pone en duda la concep-
tualización de la diferenciación de las esferas. Para él la pugna entre esferas 
tiene un cierto historial que es anterior a la modernidad, por ejemplo, en 
los obispos católicos que rogaban a la aristocracia guerrera que no pelearan 
los domingos, como ejemplifica Taylor en la conferencia para el Berkley 
Center of Religion, Peace & World Affairs (Berkley Center, 2013). Así, en 
alguna medida el relato de Weber invisibiliza la tensión premoderna entre 
religión y política al enfatizar la pugna de valores como efecto de la racio-
nalización moderna. A su vez, la racionalidad en la forma de conducción 
de la vida como causante principal de la diferenciación entre esferas de 
valor presupone que siempre existieron múltiples opciones espirituales a 
disposición, incluso las que forman parte de la increencia. Esto oculta el 
desarrollo histórico y contingente de los marcos inmanentes.

Para Taylor, el rasgo determinante de la pérdida de hegemonía de la esfe-
ra religiosa surge de la nueva concepción del universo, que ya no está carac-
terizado por jerarquías operativas en el cosmos, sino por cadenas de seres 
con propósitos que se entrelazan mutuamente. Lo crucial aquí es la caída 
del sustento metafísico premoderno y la invención de un nuevo orden en 
el que las cosas adquieren coherencia porque sirven para la supervivencia 
o prosperidad de los seres humanos, es decir, el nuevo orden de beneficio 
mutuo. Además, se puede añadir el surgimiento del Yo impermeabilizado 
occidental, pues esa nueva configuración permitió sostener esferas entera-
mente independientes de la religión y de la trascendencia. Es la evolución 
de la razón desvinculada e instrumental lo que hoy permite considerar que 
la realidad consta de secciones enteramente independientes entre sí, y que, 
por lo tanto, pueden competir autónomamente por orientar dimensiones 
específicas de nuestra vida. Por lo mismo, Taylor (2007/2015) parece darle 
más relevancia a la relación político-religiosa descrita en términos de evo-
lución ‘durkheimianas’ de las sociedades, que a la diferenciación de esferas 
(p. 176). 

En primer lugar, para el filósofo habrían existido sociedades “paleo-
durkheimianas”, las que permitían mantener el vínculo con lo sagrado a 
través de recursos de coerción social. En estas sociedades existía una rela-



200Atenea 532
II  Sem. 2025

ción fuerte de compromiso hacia Dios y hacia la pertenencia al Estado (Mo-
ratalla, 2010, p. 927). Posteriormente, aparecen sociedades “neo-durkhei-
mianas”, donde ya hay un paso hacia la individualización y una suerte de 
derecho a la elección. Disminuyen los elementos de coerción social y se 
puede entrar en una fe porque parece ser genuinamente la correcta. En es-
tas sociedades, Dios aún está presente en la medida en que la sociedad está 
organizada alrededor de “su” diseño, y este diseño es el que suscita nuestra 
adhesión como definición común de sociedad, formándose así lo que se 
llamaría una identidad política (Moratalla, 2010, p. 927). Por último, estaría 
la caracterización “post-durkheimiana” de las sociedades, la cual se da en 
cuanto lo sagrado se ha desvinculado completamente de lo estatal. Aquí, 
aparece claramente la era de la autenticidad, donde lo realmente valioso es 
la intuición-sentimiento espiritual, pues cada cual debe seguir el camino de 
su propia inspiración espiritual (Moratalla, 2010, p. 928). Los límites en este 
tipo ideal, a diferencia del tipo ideal anterior, provienen del nuevo orden 
moral moderno caracterizado por la libertad y el beneficio mutuo, mas no 
de la política. Entonces, en las sociedades post-durkheimianas comienza 
una continua desestabilización de grupos religiosos tradicionales. En estas 
sociedades los individuos ya no están atados necesariamente a una fe en 
algo trascendente, tal como ocurre en los movimientos políticos o New Age 
que compiten entre sí por dar sentido y significado a sus miembros.

CONCLUSIONES

En definitiva, Weber nos lleva al escenario de un avance invasivo de una 
racionalidad instrumental, tal como lo concibe Habermas al describir la 
colonización de los mundos de la vida por parte del Estado y el mercado. La 
espiritualidad queda confinada en dicho escenario a una vigencia residual 
que podría complementarse con la noción post estructuralista de “línea de 
fuga” (Deleuze y Guattari, 1980/1994, p. 61). Desde Taylor, en cambio, se 
vislumbra la búsqueda de un balance entre las diversas esferas sociales que 
libera la secularización, mediante una reflexión hermenéutica sobre el ori-
gen de los bienes morales a los que recurren los sujetos para configurar su 
Yo. Además, dentro de un marco inmanente la religión queda a salvo como 
posibilidad existencial gracias al ideal de autenticidad. Este ideal, por su 
parte, permitiría proyectar potenciales aperturas hacia nuevas concepcio-
nes de trascendencia. Si contrastamos a los autores con los planteamientos 
sociológico-religiosos sobre la actualidad, la visión de Taylor parece más 



Atenea 532
II  Sem. 2025201

compatible con dinámicas como la postsecularidad, el pluralismo espiri-
tual, el sincretismo o el resurgir de la espiritualidad en desmedro de las 
religiones organizadas. El caso de Weber, aún mantiene vigencia en rea-
lidades empíricas como la tecnificación de la comunicación religiosa o la 
instrumentalización espiritual, pensando en movimientos concretos como 
la teología de la prosperidad y su compatibilidad con el neoliberalismo en 
EE. UU. y América Latina. Además, Weber se valida por la emergencia de 
movimientos poshumanistas en un contexto postsecular, considerando sus 
posibilidades de trasgresión de la diferencia entre espiritualidad y tecnifi-
cación que ha dado sentido a las exploraciones religiosas de los sujetos en 
el escenario de la modernidad. 

REFERENCIAS

Berkley Center. (3 de julio de 2003). Charles Taylor lecture: A more adequate 
narrative of western secularity gb [Video]. YouTube. https://www.youtube.
com/watch?v=WV9c4mVTalcz 

Butler, J., Habermas, J., Taylor, C. y West, C. (2011). El poder de la religión en 
el espacio público. (eds. J. Van Antwerpen y E. Mendieta; Trads. J. M. Cara-
bante y R. Serrano). Trotta.

Cincunegui, J. M. (2013). Charles Taylor: realismo moral y trascendencia. Ars 
Brevis, 19, 269-299. 

Deleuze, G. y Guattari, F. (1994).  Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia 
(Trad. J. Vázquez Pérez). Pre-textos. (Trabajo original publicado en 1980).

Frankfurt, H. G. (1971). Freedom of the Will and the Concept of a Person. The 
Journal of Philosophy, 68(1), 5-20. https://doi.org/10.2307/2024717 

Gil, F. (2011). Notas Críticas. En M. Weber, La ética protestante y el espíritu 
del capitalismo (Trad. y ed. F. Gil Villegas, pp. 251-322). Fondo de Cultura 
Económica. (Trabajo original publicado en 1904-1905).

Gil, F. (2015). Max Weber y la guerra académica de los cien años. Historia de las 
ciencias sociales en el siglo XX. La polémica en torno a “La ética protestante y 
el espíritu del capitalismo”. Fondo de Cultura Económica.

Giordano, P. M. (2011). Del mago a la doctrina: buscando los orígenes del pro-
ceso de racionalización. En IX Jornadas de Sociología. Facultad de Ciencias 
Sociales, Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires. https://www.aacademi-
ca.org/000-034/784 

Gorski, P. S. (2011). The Protestant Ethic Revisited. Temple University Press.
Gracia, J. (2010). Modernidad hermenéutica en Charles Taylor. Quaderns de 

Filosofia i Ciència, 40, 105-114. http://hdl.handle.net/10550/43145 
Habermas, J. (2000). Sobre la autocomprensión de la modernidad. En La cons-

telación posnacional: Ensayos políticos (Trad.  D. Gamper, pp. 169-209). Pai-
dós.



202Atenea 532
II  Sem. 2025

Larmore, C. (9 de abril de 2008). How much can we stand? The New Republic. 
https://newrepublic.com/article/63415/how-much-can-we-stand 

Moratalla, A. D. (2010). La edad hermenéutica de la moral: la traducción de 
lo sagrado en Habermas, Taylor y Ricoeur. Pensamiento. Revista de Investi-
gación e Información Filosófica, 66(250), 909-937. https://revistas.comillas.
edu/index.php/pensamiento/article/view/2196 

Rodríguez, S. (2020). Buscando Significados, Reencantando el Mundo. Ética, 
política y religión en Charles Taylor. Editorial Universidad Autónoma del 
Estado de México.

Swedberg, R. y Agevall, O. (2016). The Max Weber Dictionary. Key words and 
central concepts. Stanford University Press. 

Taylor, C. (1994). La ética de la autenticidad. Paidós. (Trabajo original publi-
cado en 1991).

Taylor, C. (1997). La irreductibilidad de los bienes sociales. En Argumentos 
filosóficos. Ensayos sobre el conocimiento el lenguaje y la Modernidad. (Trad. 
F. Birulés, pp. 169-191). Paidós.

Taylor, C. (2006). Las Fuentes del Yo. (Trad. A. Lizón). Paidós. (Trabajo original 
publicado en 1989).

Taylor, C. (2008). Dos teorías sobre la modernidad. Relaciones Internacionales, 
7, 1-26 https://doi.org/10.15366/relacionesinternacionales2008.7.006   

Taylor, C. (2014). La Era Secular, Tomo I. (Trads. R. García Pérez y M. Ubaldi-
ni). Gedisa. (Trabajo original publicado en 2007).

Taylor, C. (2015). La Era Secular, Tomo II. (Trads. R. García Pérez y M. Ubaldi-
ni). Gedisa. (Trabajo original publicado en 2007).

Weber, M. (1987). Introducción a La Ética Económica de las Religiones. Ensa-
yos de Sociología Comparada de la Religión. En Ensayos sobre Sociología de 
la Religión, Tomo I. (Trads. J. Almaraz y J. Caravana) (pp. 233 -269). Taurus. 
(Trabajo original publicado en 1920).

Weber, M. (2007). El político y el científico. (Trad. M. Johannsen Rojas). Uni-
versidad Autónoma de la Ciudad de México. (Trabajo original publicado 
en 1919). 

Weber, M. (2014). Economía y Sociedad. (ed. F. Gil Villegas; Trads. J. Medina 
Echavarría; J. Roura Parella, E. Ímaz, E. García Maynez, J. Ferrater Mora y 
F. Gil Villegas). Fondo de Cultura Económica. (Trabajo original publicado 
en 1921). 

Weisz, E. (2017). Los procesos de secularización y pos-secularización a la luz de 
la sociología weberiana de la racionalización. Política & Sociedade, 16(36), 
97-127. https://doi.org/10.5007/2175-7984.2017v16n36p97

Wilckens, S. (2023). Teoría de la secularización en Charles Taylor. [Tesis de 
magister, Universidad de Concepción]. https://repositorio.udec.cl/hand-
le/11594/11337




