ISSN 0716-1840 impresa
ISSN 0718-0462 en linea

https://doi.org/10.29393/AT532-4DEWU10004

"DESPOJARSE DE LA VULGARIDAD”
EN LA ESTETICA DE SHI TAO: UN NUEVO
SIGNIFICADO DE LA ELEGANCIA EN LA
PINTURA*

“FREE FROM VULGARITY"” IN THE AESTHETICS OF SHI TAO:
A NEW MEANING OF ELEGANCE IN PAINTING

WU RONGQIAO**

REsUMEN: En la sofisticada filosofia estética de Shi Tao, el precepto de “Despojarse de la
vulgaridad” adquiere una posicién notable. M4s alla de ser una declaracién moral sobre
alejarse de la sociedad mundana, este concepto impregna las vivencias del artista en su
abordaje de las practicas artisticas. El presente articulo tiene como propdsito un andli-
sis de la elegancia demostrada en el Discurso acerca de la pintura. Para ello, situaremos
nuestra investigacion en la poética tradicional artistica y el contexto sociocultural y
economico del siglo XVIII. Se desvelara que la formacion de la concepcion de elegan-
cia de Shi Tao es resultado de un entrelazamiento de multiples factores. No se limita
unicamente al desarrollo del ideal estético de los pintores letrados, sino que también
constituye una estrategia ingeniosa para asegurar el valor econémico de sus obras en un
periodo caracterizado por la prosperidad en el comercio de obras artisticas.

PALABRAS CLAVE: Shi Tao, elegancia, vulgaridad, pintura de los literatos, teoria artistica

ABSTRACT: In the sophisticated aesthetic philosophy of Shi Tao, the precept of “Re-
leasing from Vulgarity” holds a notable position. It is not a mere moral declaration of
moving away from mundane society, but rather a manifestation of the artist’s profound
reflection on their approach to artistic practices. This paper aims to analyze the concept
of elegance in as depicted in Discourse on Painting. The analysis will be contextualized
within the framework of traditional artistic poetics and the socio-cultural and eco-
nomic environment of the 18th century. Through this analysis, the paper will reveal
that Shi Tao’s notion of elegance not only perpetuates and advances the aesthetic ideals
of traditional literati painters but also serves as a vital strategy to ensure his artistic
value amidst the highly commercialized art market.

Keyworps: Shi Tao, Elegance, Vulgarity, Literati Painting, Artistic Theory

Recibido: 13.11.2024. Aceptado: 05.09.2025.

* Este trabajo estd financiado por el Ministerio de Educacion de China (24YJC740072), dentro del
proyecto titulado “Traduccion y divulgacion de los tratados pictoricos tradicionales chinos en el mundo
hispanohablante”

** Doctor en Teoria de la Literatura y Literatura Comparada. Profesor asociado de la Universidad
de Estudios Extranjeros de Guangdong, Departamento de Espafiol, Guangzhou, China. Correo electro-
nico: 494535609@qq.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1082-974X.

Bajo Licencia Creative Commons Reconocimiento 4.0 Internacional,
BY puede ser usado gratuitamente, dando los créditos a sus autores.

8 3 Atenea 532
II Sem. 2025

pp- 83-107



Atenea 532
II Sem. 2025 84

INTRODUCCION

SHI Tao (1672-1707), con su magnificencia pictérica y su ingenio artis-
tico, se erige como un ilustre pintor en el arte chino. Sus ideas sobre el
arte han sido de una magnitud tal que escasos pintores, desde el siglo XV1II
en adelante, han conseguido igualar la grandeza de su influencia (Zhang,
2019, p. i). El sistema estético del pintor se condensa en un tratado redac-
tado en su vejez, titulado Discurso acerca de la pintura (en adelante, Discur-
s0), compuesto por dieciocho capitulos, cada uno de los cuales aborda una
concepcion estética diferente. Entre ellos, el capitulo titulado “Despojarse
de la vulgaridad” ocupa un lugar relevante dentro de su pensamiento artis-
tico. Esta aseveracion se encuentra estrechamente ligada a otro concepto
importante del pintor: “lejos del polvo”. Ambas ideas han sido interpretadas
como una manifestacion del anhelo religioso por apartarse de las contami-
naciones del mundo profano (Su, 2012, p. 35-37), 0o como una declaraciéon
moral que busca purificar la vulgaridad arraigada en el corazén humano
(Zhang, 2005, p. 42-44).

No obstante, estas perspectivas tradicionales, hasta cierto punto, pue-
den socavar la singular contribucién de Shi Tao e ignorar la conexidn se-
mantica en el capitulo arriba mencionado. Por un lado, resulta crucial com-
prender que el Discurso no es un libro de persuasion moral, sino un tratado
pictorico que revela los métodos y principios empleados en el paisajismo;
por otro lado, la nocién de desprenderse de la vulgaridad ha sido un tema
recurrente en las criticas estéticas a lo largo de la historia, y Shi Tao, con su
espiritu innovador, rechazaria el comportamiento de copiar las ideas de los
estetas ancestrales.

El capitulo “Despojarse de la vulgaridad” propone cuatro formas para
evitar lo vulgar al momento de pintar: 1. Suprimir la estupidez y nutrir la
sabiduria; 2. Apartarse de las salpicaduras de la ordinariez para alcanzar
frescura y limpidez; 3. Buscar una transformacion lucida y creativa; 4. Cul-
tivar un corazén sobrio y vacio (Shi, 1731/1962, p. 61). En realidad, estos
cuatro enfoques no solo significan una transcendencia de la vulgaridad,
sino que conforman una intrincada red de significados que gravitan en tor-
no a la concepcién de la elegancia en la pintura de los letrados.

El presente articulo pretende iluminar la nocién de “despojarse de la
vulgaridad” desde la cultura refinada dentro de la tradicion artistica china.
En la primera parte, se pretende demostrar que esta aserciéon no constituye
una repeticion de “lejos del polvo”, que se deriva de la filosofia de la soledad
en el arte chino, sino que, en cambio, refleja las cuatro metamorfosis de la



elegancia. En la tltima parte del trabajo, se aborda la reflexion sobre el con-
cepto de la elegancia de Shi Tao y se examina su evolucion en el contexto
cultural chino de mediados del siglo XVIII.

EL CONCEPTO DE ELEGANCIA EN LA PINTURA

Para comprender el significado de la “elegancia” en la pintura china, con-
viene situarla, ante todo, dentro de un marco cultural mas amplio. La “ele-
gancia” y la “vulgaridad” han sido criterios importantes en la evaluacion del
arte y las cualidades humanas a lo largo de la historia (Wang, 2005, p. 151).
Esta concepcion binaria materializa la reflexion dialéctica milenaria de los
antiguos chinos en torno a la estructura politica, los rituales religiosos, las
normas sociales y los gustos estéticos.

Los discursos sobre la elegancia se encuentran esparcidos en los trata-
dos clasicos previos a la dinastia Qin (221-207 a. n. e.). Desde su aparicion,
este concepto expresa una norma impuesta por la clase dominante sobre
el lenguaje y la musica en los rituales cortesanos, y se proyecta hacia la
estabilidad y las reglas del orden social jerarquico. Segun las Analectas de
Confucio (Confucio, ca. 500 a. n. e./2007, p. 93), cuando Confucio recitaba
los libros clasicos y realizaba rituales, empleaba un “lenguaje elegante” El
Clasico de poesia (Confucio, ca. 500 a. n. e./2006, p. i) recopila poemas y
odas en tres secciones, siendo los “himnos elegantes” una parte destacada.
Estos himnos se subdividen en “Himnos Mayores” e “Himnos Menores’,
que encarnan canciones majestuosas y solemnes apreciadas por la corte y
los aristdcratas. Las Explanaciones de Erya (/R#EE#g: , trad. propia) (Guo, ca.
400 d.n.e./1815, p. 2) definen la ‘elegancia’ como ‘recto’ y ‘en orden’ Estas
descripciones revelan como la cultura refinada personifica la voluntad po-
litica que sostiene la autoridad de la clase dominante y configura los habitos
de la sociedad. La elegancia simboliza la rectitud, la solemnidad y la noble-
za, siendo el modelo ejemplar que la poblacion debe seguir.

Con el surgimiento del grupo de pintores literatos en el siglo XI, la elegan-
cia —hasta entonces vinculada al ambito politico- se eleva como un precepto
en la apreciacion pictdrica. La pintura elegante encarna la corriente ortodoxa
y cultural, en oposicién a la incultura, la banalidad, la artificiosidad y el re-
milgo que se suelen atribuir a la pintura vulgar. Por lo tanto, la vulgaridad se
transforma en un atributo perjudicial para la calidad artistica. El pintor Han
Zhuo (ca. 1770/1993, p. 357) argumenta que la creacion artistica adolece de
diversas deficiencias, siendo la vulgaridad la mas grave de todas ellas.

8 5 Atenea 532
II Sem. 2025



Atenea 532
II Sem. 2025 86

Un ejemplo ilustrativo lo ofrece Li Gonglin (1049-1106), renombrado
pintor de retratos, quien prefiere plasmar, en una escena de combate, el
instante en que el arco esta completamente tensado y a punto de disparar
al enemigo’. “Si un pintor vulgar lo hiciera, mostraria a un jinete alcanzado
por la flecha” (Huang, ca. 1100/1993, p. 678). Este instante de tensién maxi-
ma contenida, como comenta el tedrico del arte aleman Gotthold Ephraim
Lessing (1766/1977, p. 58), activa la imaginacion del espectador y potencia
su deleite estético. En esta composicion se condensan el coraje y la vitalidad
del combatiente, cualidad esencial en la pintura elegante.

Aparte de eso, los tratados estéticos suelen enfatizar la virtud del artista
como fundamento de la creacién de obras refinadas. Zhang Yanyuan, pro-
minente coleccionista de la dinastia Tang, sefiala que la excelencia en la téc-
nica pictdrica recae en los aristocratas, los hombres nobles y los ermitanos,
reservando el acto de pintar a aquellos que no pertenecen a la clase plebe-
ya. Segun este tedrico, las pinturas antiguas logran encarnar la “estructura
espiritual ()% un principio que escapa a la comprension de los “pinto-
res vulgares” (Zhang, 1964, p. 23). Esta “estructura espiritual” se alcanza al
definir con claridad el motivo artistico antes de empunar el pincel, con el
propdsito de revelar la belleza interior de los seres representados, es decir,
el soplo espiritual de la naturaleza, sin recurrir a una busqueda minuciosa
de una semejanza perfecta.

Figura 1. Arbol y piedra (A%, trad. propia). 50x26.3 cm, tinta en papel, Su Shi, ca.
1080, Subasta en Christie’s, 26 de noviembre de 2018.

! Lamentablemente, esta obra del siglo XI se ha perdido, y lo que se conserva hoy proviene unica-
mente de los testimonios de los amigos y criticos contemporaneos del pintor.
% Traduccion de Maria Lecea (2011, p. 64).



Basandose en estas citas, se desprende que la pintura elegante impone
restricciones estrictas sobre los artistas que participan en su produccion,
excluyendo a aquellos pintores de caracter profano, conducta reprochable
o de bajo estatus social. La pintura elegante aspira a plasmar la belleza ocul-
ta en el ritmo vital del universo, distanciandose de la idea platénica de la
mimesis, que concibe el arte como un “espejo” fiel del mundo. Ademas, la
creacion pictorica esta intrinsecamente vinculada a las cualidades del ar-
tista, considerando la nobleza de caracter como una premisa fundamental
de la pintura elegante. La elegancia, entendida como sinénimo de calidad,
exclusividad y distincion, se aleja de las fabricaciones artesanales. En con-
secuencia, el arte elegante se eleva sobre el arte vulgar, y la cultura refinada
de los pintores letrados se convierte en el prototipo y la fuerza preponde-
rante en la practica artistica.

CUATRO METAMORFOSIS DE LA ELEGANCIA EN “DESPOJARSE
DE LA VULGARIDAD”

En contraste con las discusiones tradicionales sobre la oposicién entre lo
refinado y lo vulgar, Shi Tao no asimild la idea de que las pinturas elegantes
estan reservadas exclusivamente para los aristdcratas y los ermitafios. Su
enfoque se extiende mds alla de la indagacién centrada en la resonancia
espiritual.

La aseveracion de “despojarse de la vulgaridad” no implica el anhelo de
desconectarse de la vida mundana, como se evidencia en el acto de Shi Tao
de romper tajantemente con la escuela budica y abrazar una vida ordinaria
al erigir una humilde choza en la préspera ciudad de Guangling, durante el
invierno de 1696 (Han, 1998, p. 101). El propdsito del maestro Shi radica
en disipar la opacidad vulgar del corazén y desvelar la exquisita elegancia
que revela la verdad de la vida. Los cuatro modos delineados por Shi Tao
(1731/1962, p.61) para apartarse de lo profano apuntan a las cuatro esferas
de elegancia que los pintores letrados aspiran a alcanzar. A continuacion,
interpretamos esta importante asercion a través de diversas metamorfosis
y sus enriquecedoras connotaciones semanticas de la “elegancia” en la pin-
tura de los letrados.

8 7 Atenea 532
II Sem. 2025



Sublimidad antigua

El comienzo del capitulo “Despojarse de la vulgaridad” dicta: “Tanto los
hombres estipidos como los hombres profanos comparten un nivel similar
de percepcion. ... La vulgaridad, en su naturaleza, surge de la estupidez”
(Shi, 1731/1962, p. 61). Dentro del sistema artistico de Shi Tao, la falta de
perspicacia se presenta como una oscuridad perceptiva que conduce a la
ordinariez en la pintura. La eliminacién de esta carencia se logra, segin
la perspectiva de muchos estetas antiguos, al aprender de la antigiiedad y
asumirla como la encarnacién de la elegancia (Zhang, 2005, p. 38). En las
criticas estéticas tradicionales chinas, lo ‘antiguo’ suele asociarse con lo ‘al-
tivo, formando un estado sublime y solemne. El esteta funcionario Huang
Yue (1750-1841) describe de esta manera la sublimidad antigua: “Se acerca,
pero no se consigue nada. Se reflexiona, pero no se alcanza. ... La antigua
nieve se dispersa por las cuatro montaiias; las luces celestiales reverberan
en toda la tierra” (Huang, 1812/1981, p. 383). El encanto antiguo es un es-
tado sutil y sigiloso, invita al espectador a detenerse y meditar. Este estado
no se alcanza a través de la mera reflexion diligente, sino que brota de una
comprension repentina e ingeniosa, es la aprehension de la densidad de la
vida en el eterno fluir del rio del tiempo.

“Abrazar la antigiiedad como maestra” (Mo, 1992, p. 997) no implica
adherirse de manera inflexible a las normas del pasado, sino que consiste en
extraer la esencia de los sabios ancestrales para dar origen a innovaciones,
manteniendo como cimiento los principios establecidos y transmitiendo
razones maravillosas con un estilo intrépido y desenvuelto. Los veinticuatro
estilos poéticos (Z+m¥ &, trad. propia) se adentran en la belleza de la su-
blimidad antigua y la relacion entre la tradicién ancestral y la innovacién
contemporanea:

En el viento caminan los inmortales, con una flor de loto en sus manos.
Flotan sobre el mar de los grandes desastres, dejando huellas etéreas e
inasibles. La luna emerge desde el este, el viento suave la acompaifia con
ternura. ... El artista sostiene una emocion ingenua y sobria, trascen-
diendo las costumbres de la sociedad terrenal. Confiere su gracia refina-
da en la época remota, con una actitud altiva aprecia solitariamente el
estilo poético de la antigiiedad. (Du, 1988, p. 84)

La sublimidad antigua encarna una elegancia serena y solemne, que se

encuentra libre de superficialidad y frivolidad. El caminar de los inmortales
en el viento no constituye una descripcién mistica, sino que mas bien alude

Atenea 532
II Sem. 2025 88



a la verdad inalcanzable para los profanos. La verdad yace en el desapego
de las preocupaciones mundanas, es indescriptible en su esencia, y de igual
manera, las huellas de los inmortales son etéreas e inasibles. Es un estado
de belleza que solo puede ser deleitado en la serenidad solitaria, con un
espiritu libre y puro.

Figura 2. Apreciando los crisantemos ( t%# ,
trad. propia). 118.6x55.1 cm, tinta y color en
papel, Chen Hongshou, ca. 1650, Museo del Pa-
lacio Imperial de Taipei.

89 Atenea 532
II Sem. 2025



Atenea 532
II Sem. 2025 90

Apreciando los crisantemos (Chen, ca. 1650) destila el encanto antiguo
con maestria. Segun la inscripcion, esta pieza es una recreacion de una obra
con el mismo titulo de Li Tang, ilustre pintor del siglo XII. Sin embargo, en
esta obra no se aprecia el estilo tipico de la academia, sino una poderosa
expresion distintiva del pintor.

En el espacio pictorico, se despliega la figura serena de un anciano ve-
nerable, quien sujeta un largo baston mientras se sumerge en la contempla-
cion de los crisantemos blancos. Los pliegues de su atuendo estan plasma-
dos por lineas enérgicas, algunos de los dobleces parecen desafiar la natu-
ralidad. La silla de nudos de madera exhibe una singularidad similar, con
una forma exageradamente distorsionada y esbelta, lo cual podria afectar
su utilidad como mueble. La textura de la madera se muestra marchita y
desgastada, varias delicadas gotas de tinta ligera insintian la presencia de
musgos aferrados a su superficie. La piedra testaruda que sostiene el jarrén
de jade exhibe numerosos bordes afilados, los cuales generan una sensa-
cién de inestabilidad en contraste con la estabilidad del jarrén de crisante-
mos ubicado encima.

El célebre funcionario y coleccionista Zhou Lianggong (1612-1672) elo-
gia la profunda captacion del gusto ancestral en las figuras de Chen Hongs-
hou, sus imagenes se distinguen por “lozania, vejez, untuosidad y pureza”
(Zhou, 1673, p. 27). La originalidad del pintor se manifiesta en su exitosa
expresion de la extravagancia, la distorsion y la ilusion en las escenas im-
pregnadas del encanto antiguo.

El anciano observa atentamente la exuberancia de los crisantemos blan-
cos. Envuelto en una soledad serena, establece un didlogo silencioso con
los ecos del pasado. La sabiduria de esta contemplacion profunda reside
en esta actitud de ir mds alld de las distinciones entre lo antiguo y lo con-
temporaneo. La verdadera intencion del artista es desmoronar la ilusoria
obsesion por el tiempo y la apariencia exterior, a través de la creacion de
una distorsionada escena ancestral que evoca la atemporalidad. La piedra y
la silla de madera, al no poder ser utilizadas como utensilios de apoyo por
su exagerada forma, revelan su aparente “inutilidad” en la imagen. Sin em-
bargo, es precisamente debido a esta “inutilidad” que, desde la perspectiva
de Zhuangzi® (ca. 300 a. n. e./2007, p. 37-38), logran perdurar y permanecer
indemnes frente a las influencias externas.

Los fenomenos del mundo y las formas exteriores de los objetos son,
en su esencia, tanto “cuerpos” como “vacios”, como si fueran “las sombras

* Es importante sefalar que Zhuangzi y Liezi, mencionados mas adelante, pueden designar tanto a
los filosofos como a las obras que tradicionalmente se les atribuyen.



de las burbujas” (Chen y Shang, 2007, p. 74). La obsesion incesante por
las cosas externas es comparable a intentar atrapar la luna en un estanque,
pues solo nos conduce hacia un mar de inquietudes. Una vez que se disipa
la densa neblina de la percepcion, el ser humano es capaz de apreciar la
auténtica belleza de los crisantemos blancos, cuyo aroma oculto pervive en
la eternidad.

Frescura inmaculada y exuberancia armoniosa

De acuerdo con Shi Tao (1731/1962, p. 61), en la preservacion de la frescu-
ray la pureza yace la evasion de la vulgaridad. Un gran ntimero de sus obras
logran plasmar de manera exquisita esta sensacion de frescura inmaculada,
por ejemplo: “Por el valle profundo camino, la nube se posa en mi baston;
resuena el sonido de la fuente, las flores acarician mi hombro” (Shi, 1677).
Inmerso en un entorno apacible y fragante, el pintor Shi percibe la resonan-
cia pura de la vida, despejando asi su mente con la frescura que emana de
la naturaleza.

La frescura es una elegancia natural que prescinde de superfluos ador-
nos. Conforme a Laozi (ca. 600 a. n. e./2007, p. 37), los sabios perfectos se
asemejan a la sencillez y sobriedad de un tronco de madera, sin requerir
tallados o pulidos. Precisamente por no necesitar un pulido artificial, la
obra se libera de las cargas mundanas, se despoja del aire vulgar y adquiere
una energia pura. Esta misma cualidad, mads alla de lo estético, comporta
un sentido moral en las practicas pictdricas: la frescura no solo se percibe
como un estilo artistico, sino como la creacion de un espacio pulcro donde
el corazon pueda reposar.

La virtud se expresa en la intencién intrinseca de los pintores literatos,
quienes ademas persiguen revelar una repercusion armoniosa entre el ser
humano y el vasto universo en una escena de frescura impoluta. En una
visita al Jardin Hualin, el emperador Jianwen (320-372 d. n. e.) expresé con
sus palabras sobre esta relacion:

El deleite de los lugares agradables no siempre se encuentra a gran dis-
tancia. Aqui, rodeados de frondosos bosques y serpenteantes rios, ex-
perimentamos una sensacion similar a la que Zhuangzi experimentd
en el rio Hao. En este momento, parece que los pajaros, los animales,
los insectos y los peces se unen espontaneamente a nuestra humanidad.
(Zhang, 1998, p. 101-102)

En ocasiones, el lugar placentero se encuentra cercano a nosotros, pero
nuestra percepcion se ve eclipsada por la distancia espiritual que imponen

9 1 Atenea 532
II Sem. 2025



Atenea 532
II Sem. 2025 92

nuestros pensamientos vulgares. Esta bruma perceptual separa al ser hu-
mano de la naturaleza, impidiéndole captar la alegria de los peces en el rio.
Las palabras del emperador Jianwen revelan una iluminacién maravillosa,
tal como sefala el ilustre maestro neoconfuciano Cheng Hao (1032-1085):
“el ser humano, en su posicion entre el cielo y la tierra, no encuentra im-
pedimento alguno. Tanto las grandes como las pequefias cosas despiertan
en ¢l una profunda alegria” (Cheng, 1781, p. 232). La atadura que experi-
menta el hombre proviene de su propio corazén. Al librarse de las cargas
terrenales y renunciar al acto de juzgar, la distincion entre el sujeto y las
cosas externas logra apreciar la “verdadera cara” de la montana verde sin
extraviarse en los senderos nublados de la percepcion.

La elegancia refrescante en ninguin caso implica un estado de fragilidad,
delgadez o insipidez. Por el contrario, se asemeja a una célida brisa que
desvela la lozania armoniosa de la naturaleza. El “paisaje primaveral en la
orilla del lago” exhibe este estado tierno y fresco:

T

s

o)
&

Figura. 3. Paisaje primaveral en la ori-
lla del lago (#RFEGMA, trad. propia).
123.5x62.5 cm, tinta y color en papel,
Wu Li, 1676, Museo de Shanghai.



El matiz verde claro impera como la tonalidad predominante en esta
imagen. La ladera de orilla se despliega sinuosamente, adoptando una ele-
gante forma semicircular que se funde con el horizonte montafioso en la
lejania. En la parte izquierda del plano medio, se abre un espacio blanco
que insinta la inmensidad de la serena superficie del lago. El artista emplea
varias pinceladas finas y ordenadas para plasmar las cafias y hierbas, asi
como las delicadas ramas del sauce acariciadas por una suave brisa.

Observamos que Wu Li (1632-1718) recurre al uso del efecto de pro-
fundidad para transmitir las posiciones relativas de los arboles verdes, un
enfoque poco comun en la pintura tradicional. Un par de gansos caminan
por la cercana ribera, las golondrinas trazan elegantes vuelos sobre el lago,
mientras dos urracas se posan en una pequeia parcela junto a la orilla,
también hay otras que charlan animadamente desde las ramas de los sau-
ces, esta obra irradia la infinita belleza primaveral de la naturaleza.

Los signos verbales realzan el efecto dinamico de los iconos. La ins-
cripcion reza: “En este preciso instante, los gusanos de seda reposan, las
flores se niegan a envejecer; en un estado de ebriedad, escucho las voces
de los ruisefiores y las golondrinas, susurrando la dulzura del viento este”
(Wu, 1676). A pesar de que Wu Li pinta esta obra en medio de una salud
debilitada, ain puede deleitarse con las melodias alegres de las aves y con
los exquisitos aromas de las flores en la naturaleza, ya que su corazoén se
encuentra plenamente embriagado en esta hermosa orilla del lago.

La filosofia tradicional se distingue por su enfoque en la unién del ser
humano con el universo. Laozi (ca. 600 a. n. e./2007, p. 63) considera que
la tierra y el cielo otorgan las leyes para la guia de los seres humanos, mien-
tras que el cielo y la tierra se rigen por las reglas del universo. Los pintores
literatos, en su incesante busqueda de la esencia pictorica, reconocen que
el supremo tao de la pintura radica en la fusiéon armoniosa con el mundo
exterior. Cuando el artista logra disolver la dicotomia entre la naturaleza y
el hombre, en su mano se abre paso una fuerza primordial que lo impulsa
a transmitir la razén maravillosa del universo. En ese instante, nada puede
interponerse en el fluir de su trazo, de su pincel surge la inagotable energia
vital.

Devorando la multiplicidad de fenémenos
El Discurso afirma que el “hombre perfecto” se encuentra exento de lo vul-

gar. El artista “perfecto” exhibe dos habilidades destacadas: una penetrante
capacidad de comprension que le permite transformar con creatividad los

9 3 Atenea 532
II Sem. 2025



Atenea 532
II Sem. 2025 94

elementos externos en su obra, y la destreza de manejar el pincel con “no-
accion” (Shi, 1731/1962, p. 61).

La “transformacion con creatividad” es de suma relevancia en la pin-
tura, dado que implica la bsqueda consciente de la innovacion artistica.
;De qué manera se puede alcanzar tal transformacion creativa? Los este-
tas antiguos creian en estar en estrecho contacto con la naturaleza misma.
Shi Tao critica la falta de exploracion de los pintores de su época, quienes
evitan realizar excursiones hacia las montanas célebres y no han recorrido
mas de cien kilometros en las zonas rurales. A pesar de esto, se jactan de su
supuesta adhesion al estilo de algiin maestro, una situacién que él compara
con “un ciego tratando de demostrar algo a otro ciego” (Zhu, 2017, p. 333).

El objetivo de la estrecha conexién con la naturaleza yace en una ob-
servacion meticulosa para alcanzar una “comprensiéon maravillosa” de su
esencia. Esta aprehension es una experiencia individual que comienza en el
mundo exterior y penetra en lo mas profundo del ser humano, reflejando la
plena concordia entre el corazén y el objeto contemplado.

Los antiguos alaban la habilidad de “resguardar mil bambues en el pe-
cho” durante el acto de pintar (Su, ca. 1100/1987, p. 416). Esta destreza se
logra mediante la observacion y memorizacion de las diversas apariencias
de las plantas, y una practica incansable en el transcurso de cada dia. En
la respuesta de Wen Yuke (1018-1079) a un invitado asombrado por sus
pinturas, se aprecia la magnitud del poder de transformacion que el artista
posee:

Al principio, experimentaba una alegria al contemplar los bambds, pero
en la actualidad, esa dicha ha entrado a mis entrafas, a tal punto que he
perdido la conciencia de la presencia del pincel en mi mano y del papel
frente a mi. ... Los bambus son creaciones naturales del cielo, pero ;en

qué radica la diferencia entre los bambus de la naturaleza y aquellos
plasmados con tinta? (Su, ca. 1100/1987, p. 416-417)

El artista se erige como sujeto, las apariencias de los bambues son ob-
jetos. Al buscar la distincién entre ambos, surge el conflicto. Sin embargo,
este dualismo puede disolverse en una plena conexion espiritual entre el
hombre y la naturaleza. Este principio se hace visible en la experiencia de
Wen Yuke: absorto en la compaiiia de las plantas, entrega su dedicacion
con tal profundidad que se desvanece todo atisbo de busqueda de placer
en el bosque de bambu. Este estado se conoce como “no residencia” (Lai y
Guo, 2016, p. 130), una condicion donde se difumina la distincién entre la



mariposay el hombre despierto. Las exuberantes frescuras de los auténticos
bambues surgen naturalmente bajo el mano del artista, el uso del pincel se
transforma en “no-accion’, una fuerza natural que impulsa el flujo del tra-
zo con armonia. En este instante, las manifestaciones externas se someten
voluntariamente al dominio del artista, quien con total libertad plasma las
asombrosas metamorfosis del universo y posee la capacidad de absorber la
diversidad de los miles de fenomenos.

Figura 4. Explorando excesivamente las montafias prodigiosas (¥R ZFIEE % , trad.
propia). 285.5x42.8 cm, tinta en papel, Shi Tao, 1691, Museo del Palacio Imperial
de Beijing.

Esta obra de Shi Tao, finalizada durante su periodo de madurez, repre-
senta la prodigiosidad de la naturaleza. El espacio pictérico se divide en tres
secciones: en el extremo derecho se encuentra un diminuto islote, mientras
una ladera sinuosa se despliega, brindando una dinamica ascendente. El

9 5 Atenea 532
II Sem. 2025



Atenea 532
II Sem. 2025 96

bosque de bamb, pinos y ciruelos se dispersa en diversas ubicaciones de la
sierra, algunas casas rurales asoman timidamente, lo cual realza la sereni-
dad bucdlica del lugar.

Un modesto puente guia hacia la segunda secciéon donde la cadena
montafiosa sigue el fluir dindmico, varios bloques de rocas adoptan for-
mas asperas y escabrosas. En la parte inferior, se encuentran otras modestas
chozas donde algunas parejas charlan ociosamente. En la lejania se extien-
de una sierra plana, unas piedras esbeltas y resistentes embellecen el terre-
no llano. La vastedad del mar despierta olas suaves, mientras un pequeino
bote flota en sus aguas, donde dos personas estan charlando y otra contem-
plando el cielo.

A pesar de que la configuracién de esta imagen aparece compacta, no
transmite la sensacion de depresion y opresion de la montafia, sino la ma-
jestuosidad y singularidad de esta sierra. El artista exhibe su impresionante
destreza al transformar y fusionar las montafnas multifacéticas en una uni-
dad integrada, este virtuosismo artistico se alimenta de su vivencia perso-
nal de la hermosura natural. Como el titulo sugiere, el artista se adentra con
fervor en la exploracién de las montafias prodigiosas para capturar cada
detalle en sus bocetos y asimilar las innumerables formas de la naturaleza
en su propia transformacion.

En su profunda conexién con la naturaleza, Shi Tao descubre su auténti-
co ser, aquel que se despoja de las convenciones, y se libera de las ilusiones
de la mente. La vida enriquecedora otorga al artista una fluidez y espiritua-
lidad a su tinta y pincel, permitiéndole devorar innumerables fenémenos,
y de esta manera plasmar la esencia universal en toda su plenitud. Bajo su
pincel, los seres de la naturaleza se transforman en una unica unidad, tal
como lo sefiala una expresion budista de zen: “el cielo no puede envolver
este estado, la tierra no puede sostenerlo, el vacio no puede contenerlo,
el sol y la luna no pueden iluminarlo. ... En la regla, se alcanza la plena
autonomia y libertad, donde todo lo creativo surge sin esfuerzo” (Yuanwu,
1934, p. 25).

Sonido tenue y sabor insipido
La parte final del capitulo incita a ordenar las maravillas del universo en

el reducido espacio de una pintura, con un corazdén sobrio y vacio (Shi,
1731/1962, p. 61). Esta concepcion resuena con la ancestral veneracion ha-



cia el cardcter sobrio y desinteresado del ser humano donde se revela su
notable voluntad.

La razén por la cual los pintores anhelan buscar una sensacion insipi-
da y sencilla en lugar de colores deslumbrantes refleja la filosofia tipica de
transitar del “maximo” hacia lo “infinito”. Zhuangzi (ca. 300 a. n. e./2007,
p. 17) declara: “Mas alla de lo infinito, lo infinito”. Desde la perspectiva del
fildsofo taoista, el maximo esplendor no representa el punto culminante, ya
que por encima de lo maximo existe una repeticion infinita de lo ilimitado.
Los artistas ancestrales asimilan la idea taoista y le afiaden un anclaje en la
forma de la sobriedad plana, que representa lo infinito. Este enfoque, tal
como lo expresa Su Shi (ca. 1100/1986, p. 2523), alcanza su maximo esplen-
dor para luego retornar a la serena sobriedad.

Dentro de Los veinticuatro estilos poéticos, emergen estas ideas que ilu-
minan la belleza de la elegancia sobria: “El poema se impregna del aire
natural, como si volara en compaiiia a las grullas blancas. Fluye como una
brisa primaveral que acaricia con suavidad la vestimenta humilde”, “Las flo-
res caidas se sumergen en silencio, el hombre sobrio refleja la serenidad de
los crisantemos” (Du, 1988, pp. 68, 90). La busqueda de la simplicidad y
sobriedad en las creaciones artisticas no significa una simplificacion de los
procesos creativos, ni conlleva la abolicion de los deseos. Por el contrario,
muestra la madurez alcanzada tras haber experimentado el deslumbrante
esplendor, pero ain desea saborear el sonido tenue de la vida. Es un retorno
a la esencia natural, a la fuente clara de la existencia. La elegancia sobria se
revela cuando el corazdn se libera por completo, sin albergar ningtin objeto
en su interior. De acuerdo con las palabras de Shi Tao (1731/1962, p. 61), el
corazdn sobrio se asemeja a un vacio despejado.

9 7 Atenea 532
II Sem. 2025



Atenea 532
II Sem. 2025 98

Figura 5. Hojas de arce caidas en el lago Wu
(W ERSTE%H , trad. propia). 94.3x48.8 cm,
tinta en papel, Ni Zan, 1366, Museo Impe-
rial de Taipei.

Las filosofias tradicionales resaltan la importancia del concepto del va-
cio. Sin embargo, es crucial comprender que el vacio no se identifica con el
nihilismo. Liezi (ca. 400 a. n. e./2021, p. 3-4) dicta: “la ausencia de vida pue-
de engendrar la vida, y lo inmutable tiene el poder de transformar la trans-
formacion misma”. En la escuela budista, también se encuentran abundan-
tes discusiones acerca del vacio: el Sutra de Vimalakirti establece: “Aquellos
que imparten ensefianzas lo hacen sin palabras ni ostentacion; y quienes las
escuchan, no oyen ni obtienen nada” (Lai y Guo, 2016, p. 45). El dharma,



simbolo de la suprema ley universal, surge y se desvanece mediante la co-
nexion causal, sin adherirse a lo concreto. En este estado de “no residencia”,
todos los dharmas encuentran su asentamiento (Lai y Guo, 2016, p. 143).

Segun las dos escuelas filosoficas, la vacuidad no solo constituye la con-
traposicion de la plenitud, sino también el punto de partida hacia la misma.
El vacio invoca el retorno al auténtico caracter del ser humano, una natura-
leza que disuelve el conflicto entre el objeto y el sujeto, permitiendo que “la
montafia verde sea la misma montafa verde, la nube blanca sea la misma
nube blanca” (Dao, 1935, p. 198).

En la obra tardia de Ni Zan, se percibe una atmosfera de sobriedad y se-
renidad, como se puede apreciar en la figura 5. El espacio pictorico adopta
la composicion caracteristica del artista, donde un amplio lago en el plano
medio separa ambas orillas. En las cercanias se dispone una ladera plana,
cuatro arboles estan escasamente cubiertos de hojas. A la izquierda, un pe-
queino puente conduce hacia una choza solitaria. En la lejania, multiples
acumulaciones de piedras se amontonan en un pequefio monte. El artista
desliza el pincel mojado con suaves aplicaciones de aguada, dando forma a
la cadena montafiosa que se desvanece hacia el limite de la imagen. El plano
medio se ve envuelto en una inmensa blancura, que indica un lago sereno
sin olas.

La atmosfera de esta pieza destaca por su silencio, desolacion e inmovi-
lidad. En este instante, el viento ha cesado su susurro, el lago ha suspendido
su fluir y las hojas han suspendido su danza en el aire. “Las hojas del ala-
mo caidas en el lago Wu” es una atmosfera poética que florecié durante la
dinastia Song (960-1279), imbuida de serenidad, frialdad y soledad. En el
silencio mas profundo de la imagen, incluso el duefo de la pequeiia choza
desaparece en la vacuidad.

La atmosfera de frialdad desértica plasmada por Ni Zan no pretende
estrangular la vitalidad de la naturaleza, la ausencia de seres en el mundo
pictérico evoca una llamada a la contemplacion y reflexion del especta-
dor. La doctrina taoista proclama que la “Gran belleza” permanece callada
(Zhuangzi ca. 300 a. n. e./2007, p. 650), para apreciarla en toda su pleni-
tud, el ser humano debe abstenerse de intervenir en las cosas externas. Con
un corazon sobrio y despejado, el espectador comprende la ilusion de la
densidad del tiempo. Entiende como la operacion natural transcurre in-
cesantemente sin requerir la intervencion humana. De este modo, aprecia
el resplandor de las hojas rojas de arce danzantes en la escena inmévil, y
descubre la belleza exuberante en medio de la desolacion fria.

99 Atenea 532
II Sem. 2025



Atenea 532
II Sem. 2025 100

Laozi (ca. 600 a. n. e./2007, p. 87) dicta: “Lo que exhala el tao es insipido,
como la ausencia del sabor”. Asi es, un corazoén sobrio y vacio no implica
carencia de energia ni agonia, sino mas bien un retorno a la caracteristica
inherente del ser humano, una reconciliacién entre el sujeto y el objeto.
El contemplador refleja innumerables facetas del universo, las cuales, a su
vez, iluminan al propio contemplador. En este sentido, el corazén vacio se
iguala al corazén pleno.

REFLEXION SOBRE LA NOCION DE ELEGANCIA Y VULGARIDAD
DE SHI TAO Y SU EVOLUCION EN EL MEDIADO DEL SIGLO XVIII

El eminente filésofo Feng Youlan (2011, p. 8-9) observa perspicazmente
que en la historia de la filosofia china son escasos los libros meticulosa-
mente recopilados y redactados. Por lo general, son los discipulos quienes
recopilan los discursos y escritos diarios, lo que conlleva a que las diserta-
ciones sean fragmentadas, sencillas y superficiales. Este fenomeno también
se manifiesta en los tratados pictdricos, donde es comun hallar discusiones
fragmentadas y dispersas acerca de temas e ideas estéticas concretas. El Dis-
curso, a su vez, desarrolla un sofisticado sistema artistico. Shi Tao dedica
dos capitulos completos a la cuestion de “lejos del polvo” y “despojarse de
la vulgaridad”, esta decision deliberada demuestra su actitud innovadora de
abordar aspectos no mencionados por los antepasados.

La concepcion de elegancia de Shi Tao hereda una parte de la rica tradi-
cion cultural china. Este género de arte exalta el mundo interno del pintor,
en busca de una sensacién de frescura y sobriedad imbuida de un sentido
profundo, de ahi que la pintura se convierta en un pequeiio bote que na-
vega por las aguas del sentir y las emociones del artista (Zhu, 2020, p. iv).
Ademas, aspira a plasmar con estilo personal la verdad del mundo externo,
sin recurrir a excesivos cincelados laboriosos ni al uso ostentoso de pig-
mentos minerales brillantes (Bush, 1971, p. 6).

Durante los albores de la dinastia Qing, la academia ejercié una pro-
funda influencia en la configuracién del gusto artistico de la época. La co-
rriente ortodoxa enfocaba en exceso la imitacion de los antiguos, llegando
al punto en que algunos sostenian que incluso las necesidades mas basi-
cas, como comer y dormir, no debian opacar el recuerdo y la reverencia
por las obras antiguas (Tang, 1994, p. 893). Esta apasionada devocion por
lo antiguo acarrearia la propia sujecion a reglas establecidas, ademas de la
omision de la observacion de la naturaleza, lo que resultaria en una obra
formalista y desprovista de vitalidad.



Hasta cierto punto, la concepcion de elegancia de Shi Tao puede ser
considerada como una critica y correccion de esta tendencia de imitar ex-
cesivamente lo antiguo. Se nota que las cuatro formas de elegancia de Shi
Tao se centran en la técnica natural, una destreza adquirida a través de una
intima fusion espiritual con la naturaleza.

El maestro Shi Tao (1731/1962, p. 3) considera que la pintura emana
del corazén, las cuatro metamorfosis de elegancia no rivalizan entre si, ni
una es superior a las otras. Estas cuatro formas convergen en el Uno, sim-
bolizando el regreso al tinico corazén auténtico del artista. Cabe apuntar
que Shi Tao aspiraba a separar sus creaciones del ambito vulgar, y al mismo
tiempo, su nocion de elegancia no se veia sujeta al estatus social de los pin-
tores. Estos aspectos se originaban en el contexto sociocultural y econémi-
co mas complicado de principios de la dinastia Qing.

Tras un arduo medio siglo de edificacién y resurgimiento, la ciudad de
Guangling florecié en esplendor. Su privilegiada ubicacion geografica la ha
convertido en un prominente centro de comercio de sal. La pujanza eco-
némica aviva el flujo migratorio hacia esta ciudad, atrayendo a un signifi-
cativo contingente de literatos, pintores, artesanos y comerciantes que se
congregan en su seno.

El crecimiento del poder adquisitivo impulsa de manera objetiva el
incremento de mecenas, entre los que destacan notables grupos de co-
merciantes. De manera simultdnea, la comercializacion de obras de arte
adquiere un papel fundamental como fuente de ingresos para muchos ar-
tistas. A comienzos del siglo XVIII, emergi6 en la ciudad de Yangzhou un
grupo de pintores conocido como “los ocho excéntricos”, que se caracteriza
por sus declaraciones exageradas y una actitud rebelde frente a las conven-
ciones artisticas. Aunque se trataba de una escuela informal, este grupo lle-
g6 a consolidarse como una corriente importante de la época. Uno de ellos,
Zheng Xie (1693-1766), estipula publicamente el precio de sus pinturas a
pesar de ser un pintor letrado (Ye, 1869, p. 163), un comportamiento que
hubiera sido dificil de aceptar para pintores literatos de la dinastia Song.
Este fenomeno refleja que la distincion entre pintores literatos y pintores
profesionales tiende a diluirse en esta etapa. La formulacion de “despojarse
de la vulgaridad” halla su trasfondo en la difusa identidad de los artistas.

Tras afincarse en la ciudad de Guangling, Shi Tao se hizo un pintor pro-
fesional. La venta de sus obras y el apoyo generoso de sus intimos amigos
fueron su principal y modesta fuente de ingresos. Segun varios documen-
tos testimoniales, en el ocaso de su vida, el pintor Shi subsistia con unos po-
cos granos de arroz, y la escasa lefia de la que disponia apenas era suficiente

Atenea 532
10 1 II Sem. 2025



Atenea 532
II Sem. 2025 102

para afrontar el rigor del invierno (Zhu, 2017, p. 205). En esta época, nume-
rosos pintores profesionales se enfrentan a la incertidumbre financiera, tal
como Shi Tao confiesa en una carta dirigida a su importante patrocinador
Jiang Shidong, toda su fuente de ingresos depende de su pincel. Asi, el valor
de sus obras se convierte en una cuestion esencial para el modesto artista.
En esta misma correspondencia, Shi Tao, con humildad, entablé una ne-
gociacion sobre el pago con su mecenas expresando con claridad que sus
pinturas no “se yuxtaponen con las creaciones de los pintores comunes”
(Zhu, 2017, p. 305).

Este detalle intuitivo aclara el motivo detras de su concepcion de elegan-
cia. La yuxtaposicion de los artistas vulgares conlleva el menoscabo del va-
lor econémico de sus obras, una situacion inaceptable para el artista, quien
debia hacer frente a una pesada carga financiera en su dia a dia. Su formula-
cién de “despojarse de la vulgaridad” denota un distanciamiento consciente
de las creaciones ordinarias. Asimismo, los cuatro aspectos de la elegancia
esbozados por el maestro Shi se distinguen de las propuestas de imitacion
que los aprendices de la corriente ortodoxa persiguen. Su bisqueda de una
técnica natural y el regreso al corazoén original no se han desviado del gusto
tradicional de los pintores literatos.

La prominencia alcanzada por los ocho excéntricos en la ciudad de
Yangzhou en las primeras décadas del siglo XVIII agrega una complejidad
adicional a la relacién entre la elegancia y la vulgaridad. Los ocho maestros
se ven altamente influidos por Shi Tao, particularmente de su espiritu in-
novador y su enfoque en la técnica natural, lo que les ha permitido crear un
estilo propio y distintivo (Zhou, 1986, p. 336). Mientras tanto, debido a la
alta comercializacion de las obras del arte, estos pintores deben satisfacer
los requisitos y gustos de los mecenas, quienes, al encontrarse en el ultimo
escalon de la jerarquia tradicional, aspiran a mejorar su humilde estatus
social mediante la adhesion a las doctrinas confucionistas (Zhang, 2005,
p. 127).

La interaccion dinamica y variada entre los artistas y los patrocinadores
da lugar a un nuevo panorama artistico. Los pintores comienzan a mostrar
un creciente interés por la vida cotidiana de las comunidades, y sus obras
se acercan cada vez mas a la realidad que experimentan las poblaciones.
Zheng Xie realiza una aguda critica hacia los pintores literatos tradiciona-
les, quienes se sumergen en la esfera creativa de la pluma y la tinta, ajenos a
las preocupaciones terrenales:

La caligrafia y la pintura, a la vez que constituyen actividades elegantes,
también se encuentran vinculadas a lo vulgar. Los hombres de gran en-



vergadura no buscan alcanzar hazanas mundanas o satisfacer las nece-
sidades de las masas, sino que brindan deleite a otros con sus pinceles y
tintas. Si este acto no encarna la vulgaridad, ;qué otra cosa podria ser?

(Zheng, ca. 1740/1979, p. 22)

Esta idea, con raices en la noble doctrina confucionista de que el estu-
dio de los clasicos antiguos debe satisfacer las necesidades actuales, resalta
el pragmatismo que permea las actividades literarias y artisticas. Tradicio-
nalmente, se enaltece la funcién moral y educativa de la pintura: Xie He
(ca. 600/1993, p. 1), reconocido pionero de la critica estética en el siglo VI,
sostiene que el propdsito de las pinturas radica en esclarecer la persuasion y
la prohibicion, asi como en resaltar la exaltacion y la decadencia. En contra-
posicion a las afirmaciones convencionales, Zheng Xie amplia esta funcién
moral hasta la revelacion de las calamidades y penurias que enfrentan las
comunidades. Si una pintura no se encuentra vinculada a este aspecto, sino
que sigue ciegamente férmulas antiguas o se concibe como un simple juego
de tinta, esta obra seria considerada vulgar segtn su perspectiva.

Ante la creciente demanda de los compradores versatiles en la florecien-
te ciudad de Yangzhou, los ocho excéntricos se resisten a acatar servilmente
la sensibilidad artistica de estos, tampoco se enorgullecen con las pedantes
doctrinas clasicas de los literatos decadentes o las técnicas laboriosas de
los pintores artesanales. En su lugar, con su distintiva desenvoltura y na-
turalidad en el arte, y a través de versos sencillos y cercanos, logran hallar
el equilibrio entre el gusto tradicional de los pintores literatos y la nueva
preferencia de los patrocinadores. En este momento, la elegancia y la vul-
garidad convergen en una exquisita fusién, dando lugar a un nuevo deleite
estético.

CONCLUSIONES

En este articulo, hemos analizado el concepto de “despojarse de la vulga-
ridad” en el Discurso de Shi Tao. En nuestro analisis, hemos descubierto
que esta afirmacion no aboga por romper lazos con la sociedad terrenal, ni
se centra en métodos especificos para purificar el espiritu. Esta afirmacion
apunta hacia las cuatro metamorfosis de elegancia que el artista entrena
cuidadosamente en su sistema artistico, en plena concordancia con el ideal
estético de la tradicion de la pintura de literatos.

La concepcién de elegancia de Shi Tao se manifiesta como una estruc-
tura organica: comienza con la sublimidad ancestral, luego fluye con una

Atenea 532
103 II Sem. 2025



Atenea 532
II Sem. 2025 104

frescura inmaculada y una exuberancia armoniosa, para después arremeter
con el impetu devorador de la multiplicidad de fenémenos, y finalmente,
culmina en un retorno al sonido tenue y el sabor insipido. Estos cuatro as-
pectos condensan las vivencias enriquecedoras del artista al deleitarse con
el entorno natural. Esta afirmacion convoca al regreso de la técnica natural,
ala esencia misma del corazon del pintor, una condicioén desinhibida y libre
de ataduras externas. De igual forma, ante la abrumadora carga econdémica
en su vejez, esta actitud de “despojarse de la vulgaridad” constituye una
estrategia ingeniosa para asegurar tanto el valor econémico como la com-
petitividad de sus obras en la ciudad de Guangling.

Los ocho excéntricos asimilan de manera profunda el espiritu innovador
y la técnica natural propuestos por Shi Tao. En consecuencia, impregnan a
sus obras con un sentido mas humanista al mostrar un genuino interés por
la vida cotidiana y una sincera preocupacion por las calamidades que afec-
tan a las poblaciones. En el contexto de una interaccién dindmica entre la
tradicion de los pintores literatos y los gustos de los patrocinadores, el limi-
te entre la elegancia y la vulgaridad tiende a ser difuso; su fusiéon engendra
un nuevo panorama artistico. En este sentido, aunque estos maestros pos-
teriores heredaron el marco general de la estética de Shi Tao, ampliaron el
concepto de elegancia. Una obra elegante deja de ser un privilegio exclusivo
de los pintores de élite y un entretenimiento reservado para funcionarios
de alta posicion, para convertirse en una emanacion de luz humanista que
refleja la vision realista de los artistas hacia la sociedad.

En Embriaguez en el bosque otorial, una pieza de su madurez artistica,
Shi Tao incorpora tres poemas en los que expresa su percepcion de la vida.
Entre estas inscripciones, destaca un verso escrito en escritura clerical, una
variante arcaica caracterizada por trazos horizontales alargados y verticales
mas cortos, en el cual el propio pintor confiesa: “Sin entender la significa-
cion de la Gran Elegancia, en mi etapa avanzada prefiero hacerme tonto”
(Shi, ca. 1700). Como individuo, es posible que Shi Tao haya sido una figura
solitaria y desafortunada, sin embargo, encuentra refugio espiritual en el
valle en silencio y la montana fria, y mediante su magistral uso del pincel,
logra plasmar la verdadera elegancia de la naturaleza, con una belleza que
surge del ritmo vital de los seres del mundo. De este modo, Shi Tao purifica
las huellas del polvo en su corazon, permitiendo que de su pincel brote la
armonia entre el ser humano y su entorno.



REFERENCIAS

Bush, S. (1971). The Chinese literati on painting: Su Shih (1037-1101) to Tung
Chi-chang (1555-1636). Harvard University Press.

Chen, H. S. (ca. 1650). Apreciando los crisantemos. [Pintura]. Museo del Pa-
lacio Imperial de Taipei. https://digitalarchive.npm.gov.tw/Collection/
Detail/14748?dep=P

Chen, Q. P. y Shang, R. (2007). Sutra del Diamante- Sutra del Corazon- Sutra del
Estrado. Zhonghua Book Company.

Cheng, H. (1781). Z###. (Ercheng Yishu). [Libro legado de Chenghao y
Chengyi]. [Grabado]. Museo del Palacio Imperial de Taipei. http://hggit-
d60e530af26c4c98 ObjectBook?aid=892&bid=115106.0s695q9qfpkwxv60
ko.fyaz

Confucio. (2006). Cldsico de poesia. Ediciéon de X.M. Wang. Zhonghua Book
Company.

Confucio. (2007). Analectas de Confucio. Edicion de Y. Y. Zhang. Zhonghua
Book Company. (Trabajo original publicado ca. 500 a. n. e.).

Dao, Y. (1935). Cronica de la Transmisién de la Luz. The Commercial Press.

Du, L. J. (1988). Comentario y andlisis sobre Los veinticuatro estilos poéticos.
Beijing Publishing Group.

Feng, Y. L. (2011). Historia de la filosofia China. The Commercial Press.

Guo, P. (1815). Explanaciones de Erya. [Grabado]. National Library of China.
http://read.nlc.cn/allSearch/searchDetail?searchType=10024&showType=
1&indexName=data_892&fid=412000002769. (Trabajo original publicado
ca.400d. n.e.).

Han, L. D. (1998). A critical bibliography of Shi Tao. Nanjing University Press.

Han, Z. (1993). Tratado de la pureza plena del paisajismo. En E S. Lu (ed.),
Antologia completa de teoria de la pintura y la caligrafia de China (pp. 354-
369). Shanghai Literature & Art Publishing House. (Trabajo original pu-
blicado ca. 1770).  https://www.shanghaimuseum.net/mu/frontend/pg/
article/id/CI00001040

Huang, G. W. (1993). Las inscripciones de Shangu. En E S. Lu (ed.), Antolo-
gia completa de teoria de la pintura y la caligrafia de China (pp. 657-721).
Shanghai Literature & Art Publishing House. (Trabajo original publicado
ca. 1100).

Huang, Y. (1981). Los veinticuatro estilos pictoricos. En Departamento de Fi-
losofia de la Universidad de Pekin (ed.), Seleccién de materiales sobre la his-
toria de la estética china (pp. 382-386). Zhonghua Book Company. (Trabajo
original publicado en 1812).

Lai, Y. H. y Gao, Y. W. (2016). Sutra de Vimalakirti. Zhonghua Book Company.

Laozi. (2007). Tao-te Ching. Ediciéon de S.K. Rao. Zhonghua Book Company.
(Trabajo original publicado ca. 600 a. n. e.).

Lecea, M. (2011). Shitao: Discurso acerca de la pintura por el monje Calabaza
Amarga. Editorial Universidad de Granada.

Atenea 532
1 05 II Sem. 2025



Atenea 532
II Sem. 2025 106

Lessing, G. E. (1977). Laocoonte, o Sobre las fronteras de la poesia y la pintura.
Trad. E. Barjau. Editora Nacional. (Trabajo original publicado en 1766).
Liezi. (2021). Liezi. Edicién de D. B. Huang. Yuelu Bookstore. (Trabajo original

publicado ca. 400 a. n. e.).

Mo, S. L. (1992). Comentario sobre la pintura. En E. S. Lu (ed.), Antologia com-
pleta de teoria de la pintura y la caligrafia de China (pp. 997-998). Shanghai
Literature & Art Publishing House.

Ni Zan. (1366). Hojas de arce caidas en el lago Wu. [Pintura]. Mu-
seo Imperial de Taipei. https://digitalarchive.npm.gov.tw/Collection/
Detail?id=1176&dep=P

Shi Tao. (1677). Album de voz nitida [pintura]. Museo del Palacio Imperial de
Beijing.

Shi Tao. (1691). Explorando excesivamente las montafias prodigiosas. [Pintura].
Museo del Palacio Imperial de Beijing. https://www.dpm.org.cn/collection/
paint/234551.html

Shi Tao. (1962). Discurso acerca de la pintura por el monje Calabaza Amarga.
People’s Fine Arts Publishing House. (Trabajo original publicado en 1731).

Shi Tao. (ca. 1700). Embriaguez en el bosque otofial [pintura]. Metropolitan
Museum of Art.

Su, H. M. (2012). Perfect Spiritual Realm of Syncretism of Zen and Art:

A Buddhist Explanation of Shitao’s Theories of Yuanchen and Tuosu. Jour-
nal of Aesthetic Education, 3(4), 35-40. DOI: 10.20073/j.cnki.2095-
0012.2012.04.006

Su, S. (1986). Antologia de Su Shi. Zhonghua Book Company. (Trabajo original
publicado ca. 1100).

Su, Z. (1987). Antologia de las obras literarias de Su Zhe. Shanghai Classics
Publishing House. (Trabajo original publicado ca. 1100).

Su. S. (ca. 1080). Arbol y piedra. [Pintura]. Subasta en Christie’s, 26 de noviem-
bre de 2018.

Tang, D. (1994). Explanacién de las actividades pictéricas. En E. S. Lu (ed.), An-
tologia completa de teoria de la pintura y la caligrafia de China (pp. 866-894).
Shanghai Literature & Art Publishing House.

Wang, Q. Z. (2005). Changing Ideas on Refinement and Vulgarity and the De-
velopment of Literary Forms. Social Sciences in China, 3, 151-164. http://
cgrs.szlib.com/Qw/Paper/292574

Wu, L. (1676). Paisaje primaveral en la orilla del lago [pintura]. Museo de
Shanghai.

Xie, H. (1993). Croénica de apreciacion de las pinturas antiguas. En E S. Lu
(ed.), Antologia completa de teoria de la pintura y la caligrafia de China (pp.
1-2). Shanghai Literature & Art Publishing House. (Trabajo original publi-
cado ca. 600).

Ye, T. G. (1869). mg##i37%. (Oupo Yuhua). [Charlas en la Orilla de Gaviota]. [Gra-
bado]. National Library of China. http://read.nlc.cn/OutOpenBook/Open.
librra.gdufs.edu.cn/ancientc/ancientkm? @@820616073#kmtop.



Yuanwu, K. Q. (1934). Z#4%. (Biyan Lu) [Crénica en Roca Esmeralda]. [Graba-
do]. Great Storage of Scriptures de Taisho. http://hggifd60e530af26c4c98s-
qqpbvpwk5qwx65qn.fyaz.librra.gdufs.edu.cn/ancientc/ancientkm?.4cb700
06AA03000000000A000004000000000000000000110005B3¢c58#kmtop

Zhang, C. H. (2019). Utilizando mis propios métodos: Investigacion sobre el arte
de Shi Tao y su recepcion en la sociedad. Shanghai Calligraphy and Painting
Publishing House.

Zhang, M. H. (2005). Estudio sobre la concepcion de la elegancia y la vulgaridad
en la teoria de la pintura china. [Tesis doctoral no publicada]. Nanjing Uni-
versity of the Arts.

Zhang, W. Q. (1998). A New Account of Tales of the World. Zhonghua Book
Company.

Zhang, Y. Y. (1964). Los apuntes de las pinturas famosas de las dinastias anterio-
res. People’s Fine Arts Publishing House.

Zheng, X. (1979). Antologia del seiior Bangiao. Editorial de Clasicos de
Shanghai. (Trabajo original publicado ca. 1740).

Zhou, J. Y. (1986). Seleccién de ensayos de arte de Yu Jianhua. Shandong Fine
Arts Publishing House.

Zhou, L. G. (1673). i@ #. (Duhua Lu). [Registro de lectura de pinturas]. [Gra-
bado]. National Library of China. http://read.nlc.cn/OutOpenBook/ Open
ObjectBook?aid=892&bid=113096.0

Zhu, L. Z. (2017). Antologia de prosas y poesia de Shi Tao. Pekin University
Press.

Zhu, L. Z. (2020). Una pequefia barca: estudio sobre la pintura y el neoconfucia-
nismo. Anhui Literature & Art Publishing House.

Zhuangzi. (2007). Zhuangzi. Edicion de G.Y. Chen. The Commercial Press.
(Trabajo original publicado ca. 300 a. n. e.).

Atenea 532
107 II Sem. 2025





