
Atenea 532
II  Sem. 202583

ISSN 0716-1840 impresa
ISSN 0718-0462 en línea

https://doi.org/10.29393/AT532-4DEWU10004 

pp. 83-107

 “ DESPOJARSE DE LA VULGARIDAD” 
EN LA ESTÉTICA DE SHI TAO:  UN NUEVO 
SIGNIFICADO DE LA ELEGANCIA EN LA 
PINTURA*
“FREE FROM VULGARITY” IN THE AESTHETICS OF SHI TAO: 
A NEW MEANING OF ELEGANCE IN PAINTING

WU RONGQIAO**

Resumen: En la sofi sticada fi losofía estética de Shi Tao, el precepto de “Despojarse de la 
vulgaridad” adquiere una posición notable. Más allá de ser una declaración moral sobre 
alejarse de la sociedad mundana, este concepto impregna las vivencias del artista en su 
abordaje de las prácticas artísticas. El presente artículo tiene como propósito un análi-
sis de la elegancia demostrada en el Discurso acerca de la pintura. Para ello, situaremos 
nuestra investigación en la poética tradicional artística y el contexto sociocultural y 
económico del siglo XVIII. Se desvelará que la formación de la concepción de elegan-
cia de Shi Tao es resultado de un entrelazamiento de múltiples factores. No se limita 
únicamente al desarrollo del ideal estético de los pintores letrados, sino que también 
constituye una estrategia ingeniosa para asegurar el valor económico de sus obras en un 
periodo caracterizado por la prosperidad en el comercio de obras artísticas. 

Palabras clave: Shi Tao, elegancia, vulgaridad, pintura de los literatos, teoría artística

Abstract: In the sophisticated aesthetic philosophy of Shi Tao, the precept of “Re-
leasing from Vulgarity” holds a notable position. It is not a mere moral declaration of 
moving away from mundane society, but rather a manifestation of the artist’s profound 
refl ection on their approach to artistic practices. Th is paper aims to analyze the concept 
of elegance in as depicted in Discourse on Painting. Th e analysis will be contextualized 
within the framework of traditional artistic poetics and the socio-cultural and eco-
nomic environment of the 18th century. Th rough this analysis, the paper will reveal 
that Shi Tao’s notion of elegance not only perpetuates and advances the aesthetic ideals 
of traditional literati painters but also serves as a vital strategy to ensure his artistic 
value amidst the highly commercialized art market.

Keywords: Shi Tao, Elegance, Vulgarity, Literati Painting, Artistic Th eory 

Recibido: 13.11.2024. Aceptado: 05.09.2025.

* Este trabajo está fi nanciado por el Ministerio de Educación de China (24YJC740072), dentro del 
proyecto titulado “Traducción y divulgación de los tratados pictóricos tradicionales chinos en el mundo 
hispanohablante”. 

** Doctor en Teoría de la Literatura y Literatura Comparada. Profesor asociado de la Universidad 
de Estudios Extranjeros de Guangdong, Departamento de Español, Guangzhou, China. Correo electró-
nico: 494535609@qq.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1082-974X. 

Bajo Licencia Creative Commons Reconocimiento 4.0 Internacional, 
puede ser usado gratuitamente, dando los créditos a sus autores.



84Atenea 532
II  Sem. 2025

INTRODUCCIÓN 

Shi Tao (1672-1707), con su magnificencia pictórica y su ingenio artís-
tico, se erige como un ilustre pintor en el arte chino. Sus ideas sobre el 

arte han sido de una magnitud tal que escasos pintores, desde el siglo XVII 
en adelante, han conseguido igualar la grandeza de su influencia (Zhang, 
2019, p. i). El sistema estético del pintor se condensa en un tratado redac-
tado en su vejez, titulado Discurso acerca de la pintura (en adelante, Discur-
so), compuesto por dieciocho capítulos, cada uno de los cuales aborda una 
concepción estética diferente. Entre ellos, el capítulo titulado “Despojarse 
de la vulgaridad” ocupa un lugar relevante dentro de su pensamiento artís-
tico. Esta aseveración se encuentra estrechamente ligada a otro concepto 
importante del pintor: “lejos del polvo”. Ambas ideas han sido interpretadas 
como una manifestación del anhelo religioso por apartarse de las contami-
naciones del mundo profano (Su, 2012, p. 35-37), o como una declaración 
moral que busca purificar la vulgaridad arraigada en el corazón humano 
(Zhang, 2005, p. 42-44). 

No obstante, estas perspectivas tradicionales, hasta cierto punto, pue-
den socavar la singular contribución de Shi Tao e ignorar la conexión se-
mántica en el capítulo arriba mencionado. Por un lado, resulta crucial com-
prender que el Discurso no es un libro de persuasión moral, sino un tratado 
pictórico que revela los métodos y principios empleados en el paisajismo; 
por otro lado, la noción de desprenderse de la vulgaridad ha sido un tema 
recurrente en las críticas estéticas a lo largo de la historia, y Shi Tao, con su 
espíritu innovador, rechazaría el comportamiento de copiar las ideas de los 
estetas ancestrales. 

El capítulo “Despojarse de la vulgaridad” propone cuatro formas para 
evitar lo vulgar al momento de pintar: 1. Suprimir la estupidez y nutrir la 
sabiduría; 2. Apartarse de las salpicaduras de la ordinariez para alcanzar 
frescura y limpidez; 3. Buscar una transformación lúcida y creativa; 4. Cul-
tivar un corazón sobrio y vacío (Shi, 1731/1962, p. 61). En realidad, estos 
cuatro enfoques no solo significan una transcendencia de la vulgaridad, 
sino que conforman una intrincada red de significados que gravitan en tor-
no a la concepción de la elegancia en la pintura de los letrados. 

El presente artículo pretende iluminar la noción de “despojarse de la 
vulgaridad” desde la cultura refinada dentro de la tradición artística china. 
En la primera parte, se pretende demostrar que esta aserción no constituye 
una repetición de “lejos del polvo”, que se deriva de la filosofía de la soledad 
en el arte chino, sino que, en cambio, refleja las cuatro metamorfosis de la 



Atenea 532
II  Sem. 202585

elegancia. En la última parte del trabajo, se aborda la reflexión sobre el con-
cepto de la elegancia de Shi Tao y se examina su evolución en el contexto 
cultural chino de mediados del siglo XVIII. 

EL CONCEPTO DE ELEGANCIA EN LA PINTURA 

Para comprender el significado de la “elegancia” en la pintura china, con-
viene situarla, ante todo, dentro de un marco cultural más amplio. La “ele-
gancia” y la “vulgaridad” han sido criterios importantes en la evaluación del 
arte y las cualidades humanas a lo largo de la historia (Wang, 2005, p. 151). 
Esta concepción binaria materializa la reflexión dialéctica milenaria de los 
antiguos chinos en torno a la estructura política, los rituales religiosos, las 
normas sociales y los gustos estéticos.  

Los discursos sobre la elegancia se encuentran esparcidos en los trata-
dos clásicos previos a la dinastía Qin (221-207 a. n. e.). Desde su aparición, 
este concepto expresa una norma impuesta por la clase dominante sobre 
el lenguaje y la música en los rituales cortesanos, y se proyecta hacia la 
estabilidad y las reglas del orden social jerárquico. Según las Analectas de 
Confucio (Confucio, ca. 500 a. n. e./2007, p. 93), cuando Confucio recitaba 
los libros clásicos y realizaba rituales, empleaba un “lenguaje elegante”. El 
Clásico de poesía (Confucio, ca. 500 a. n. e./2006, p. i) recopila poemas y 
odas en tres secciones, siendo los “himnos elegantes” una parte destacada. 
Estos himnos se subdividen en “Himnos Mayores” e “Himnos Menores”, 
que encarnan canciones majestuosas y solemnes apreciadas por la corte y 
los aristócratas. Las Explanaciones de Erya (                , trad. propia) (Guo, ca. 
400 d.n.e./1815, p. 2) definen la ‘elegancia’ como ‘recto’ y ‘en orden’. Estas 
descripciones revelan cómo la cultura refinada personifica la voluntad po-
lítica que sostiene la autoridad de la clase dominante y configura los hábitos 
de la sociedad. La elegancia simboliza la rectitud, la solemnidad y la noble-
za, siendo el modelo ejemplar que la población debe seguir.   

Con el surgimiento del grupo de pintores literatos en el siglo XI, la elegan-
cia –hasta entonces vinculada al ámbito político- se eleva como un precepto 
en la apreciación pictórica. La pintura elegante encarna la corriente ortodoxa 
y cultural, en oposición a la incultura, la banalidad, la artificiosidad y el re-
milgo que se suelen atribuir a la pintura vulgar. Por lo tanto, la vulgaridad se 
transforma en un atributo perjudicial para la calidad artística. El pintor Han 
Zhuo (ca. 1770/1993, p. 357) argumenta que la creación artística adolece de 
diversas deficiencias, siendo la vulgaridad la más grave de todas ellas. 



86Atenea 532
II  Sem. 2025

Un ejemplo ilustrativo lo ofrece Li Gonglin (1049–1106), renombrado 
pintor de retratos, quien prefiere plasmar, en una escena de combate, el 
instante en que el arco está completamente tensado y a punto de disparar 
al enemigo1. “Si un pintor vulgar lo hiciera, mostraría a un jinete alcanzado 
por la flecha” (Huang, ca. 1100/1993, p. 678). Este instante de tensión máxi-
ma contenida, como comenta el teórico del arte alemán Gotthold Ephraim 
Lessing (1766/1977, p. 58), activa la imaginación del espectador y potencia 
su deleite estético. En esta composición se condensan el coraje y la vitalidad 
del combatiente, cualidad esencial en la pintura elegante.

Aparte de eso, los tratados estéticos suelen enfatizar la virtud del artista 
como fundamento de la creación de obras refinadas. Zhang Yanyuan, pro-
minente coleccionista de la dinastía Tang, señala que la excelencia en la téc-
nica pictórica recae en los aristócratas, los hombres nobles y los ermitaños, 
reservando el acto de pintar a aquellos que no pertenecen a la clase plebe-
ya. Según este teórico, las pinturas antiguas logran encarnar la “estructura 
espiritual (     )”2, un principio que escapa a la comprensión de los “pinto-
res vulgares” (Zhang, 1964, p. 23). Esta “estructura espiritual” se alcanza al 
definir con claridad el motivo artístico antes de empuñar el pincel, con el 
propósito de revelar la belleza interior de los seres representados, es decir, 
el soplo espiritual de la naturaleza, sin recurrir a una búsqueda minuciosa 
de una semejanza perfecta.  

1 Lamentablemente, esta obra del siglo XI se ha perdido, y lo que se conserva hoy proviene única-
mente de los testimonios de los amigos y críticos contemporáneos del pintor.

2 Traducción de María Lecea (2011, p. 64). 

Figura 1. Árbol y piedra (        , trad. propia). 50×26.3 cm, tinta en papel, Su Shi, ca. 
1080, Subasta en Christie’s, 26 de noviembre de 2018.   



Atenea 532
II  Sem. 202587

Basándose en estas citas, se desprende que la pintura elegante impone 
restricciones estrictas sobre los artistas que participan en su producción, 
excluyendo a aquellos pintores de carácter profano, conducta reprochable 
o de bajo estatus social. La pintura elegante aspira a plasmar la belleza ocul-
ta en el ritmo vital del universo, distanciándose de la idea platónica de la 
mímesis, que concibe el arte como un “espejo” fiel del mundo. Además, la 
creación pictórica está intrínsecamente vinculada a las cualidades del ar-
tista, considerando la nobleza de carácter como una premisa fundamental 
de la pintura elegante. La elegancia, entendida como sinónimo de calidad, 
exclusividad y distinción, se aleja de las fabricaciones artesanales. En con-
secuencia, el arte elegante se eleva sobre el arte vulgar, y la cultura refinada 
de los pintores letrados se convierte en el prototipo y la fuerza preponde-
rante en la práctica artística.

CUATRO METAMORFOSIS DE LA ELEGANCIA EN “DESPOJARSE 
DE LA VULGARIDAD”

En contraste con las discusiones tradicionales sobre la oposición entre lo 
refinado y lo vulgar, Shi Tao no asimiló la idea de que las pinturas elegantes 
están reservadas exclusivamente para los aristócratas y los ermitaños. Su 
enfoque se extiende más allá de la indagación centrada en la resonancia 
espiritual.

La aseveración de “despojarse de la vulgaridad” no implica el anhelo de 
desconectarse de la vida mundana, como se evidencia en el acto de Shi Tao 
de romper tajantemente con la escuela búdica y abrazar una vida ordinaria 
al erigir una humilde choza en la próspera ciudad de Guangling, durante el 
invierno de 1696 (Han, 1998, p. 101). El propósito del maestro Shi radica 
en disipar la opacidad vulgar del corazón y desvelar la exquisita elegancia 
que revela la verdad de la vida. Los cuatro modos delineados por Shi Tao 
(1731/1962, p.61) para apartarse de lo profano apuntan a las cuatro esferas 
de elegancia que los pintores letrados aspiran a alcanzar. A continuación, 
interpretamos esta importante aserción a través de diversas metamorfosis 
y sus enriquecedoras connotaciones semánticas de la “elegancia” en la pin-
tura de los letrados. 



88Atenea 532
II  Sem. 2025

Sublimidad antigua  

El comienzo del capítulo “Despojarse de la vulgaridad” dicta: “Tanto los 
hombres estúpidos como los hombres profanos comparten un nivel similar 
de percepción. … La vulgaridad, en su naturaleza, surge de la estupidez” 
(Shi, 1731/1962, p. 61). Dentro del sistema artístico de Shi Tao, la falta de 
perspicacia se presenta como una oscuridad perceptiva que conduce a la 
ordinariez en la pintura. La eliminación de esta carencia se logra, según 
la perspectiva de muchos estetas antiguos, al aprender de la antigüedad y 
asumirla como la encarnación de la elegancia (Zhang, 2005, p. 38). En las 
criticas estéticas tradicionales chinas, lo ‘antiguo’ suele asociarse con lo ‘al-
tivo’, formando un estado sublime y solemne. El esteta funcionario Huang 
Yue (1750-1841) describe de esta manera la sublimidad antigua: “Se acerca, 
pero no se consigue nada. Se reflexiona, pero no se alcanza. … La antigua 
nieve se dispersa por las cuatro montañas; las luces celestiales reverberan 
en toda la tierra” (Huang, 1812/1981, p. 383). El encanto antiguo es un es-
tado sutil y sigiloso, invita al espectador a detenerse y meditar. Este estado 
no se alcanza a través de la mera reflexión diligente, sino que brota de una 
comprensión repentina e ingeniosa, es la aprehensión de la densidad de la 
vida en el eterno fluir del río del tiempo. 

“Abrazar la antigüedad como maestra” (Mo, 1992, p. 997) no implica 
adherirse de manera inflexible a las normas del pasado, sino que consiste en 
extraer la esencia de los sabios ancestrales para dar origen a innovaciones, 
manteniendo como cimiento los principios establecidos y transmitiendo 
razones maravillosas con un estilo intrépido y desenvuelto. Los veinticuatro 
estilos poéticos (           , trad. propia) se adentran en la belleza de la su-
blimidad antigua y la relación entre la tradición ancestral y la innovación 
contemporánea:   

En el viento caminan los inmortales, con una flor de loto en sus manos. 
Flotan sobre el mar de los grandes desastres, dejando huellas etéreas e 
inasibles. La luna emerge desde el este, el viento suave la acompaña con 
ternura. … El artista sostiene una emoción ingenua y sobria, trascen-
diendo las costumbres de la sociedad terrenal. Confiere su gracia refina-
da en la época remota, con una actitud altiva aprecia solitariamente el 
estilo poético de la antigüedad. (Du, 1988, p. 84)

La sublimidad antigua encarna una elegancia serena y solemne, que se 
encuentra libre de superficialidad y frivolidad. El caminar de los inmortales 
en el viento no constituye una descripción mística, sino que más bien alude 



Atenea 532
II  Sem. 202589

a la verdad inalcanzable para los profanos. La verdad yace en el desapego 
de las preocupaciones mundanas, es indescriptible en su esencia, y de igual 
manera, las huellas de los inmortales son etéreas e inasibles. Es un estado 
de belleza que solo puede ser deleitado en la serenidad solitaria, con un 
espíritu libre y puro.

Figura 2. Apreciando los crisantemos (         , 
trad. propia). 118.6×55.1 cm, tinta y color en 
papel, Chen Hongshou, ca. 1650, Museo del Pa-
lacio Imperial de Taipei.



90Atenea 532
II  Sem. 2025

Apreciando los crisantemos (Chen, ca. 1650) destila el encanto antiguo 
con maestría. Según la inscripción, esta pieza es una recreación de una obra 
con el mismo título de Li Tang, ilustre pintor del siglo XII. Sin embargo, en 
esta obra no se aprecia el estilo típico de la academia, sino una poderosa 
expresión distintiva del pintor. 

En el espacio pictórico, se despliega la figura serena de un anciano ve-
nerable, quien sujeta un largo bastón mientras se sumerge en la contempla-
ción de los crisantemos blancos. Los pliegues de su atuendo están plasma-
dos por líneas enérgicas, algunos de los dobleces parecen desafiar la natu-
ralidad. La silla de nudos de madera exhibe una singularidad similar, con 
una forma exageradamente distorsionada y esbelta, lo cual podría afectar 
su utilidad como mueble. La textura de la madera se muestra marchita y 
desgastada, varias delicadas gotas de tinta ligera insinúan la presencia de 
musgos aferrados a su superficie. La piedra testaruda que sostiene el jarrón 
de jade exhibe numerosos bordes afilados, los cuales generan una sensa-
ción de inestabilidad en contraste con la estabilidad del jarrón de crisante-
mos ubicado encima.

El célebre funcionario y coleccionista Zhou Lianggong (1612-1672) elo-
gia la profunda captación del gusto ancestral en las figuras de Chen Hongs-
hou, sus imágenes se distinguen por “lozanía, vejez, untuosidad y pureza” 
(Zhou, 1673, p. 27). La originalidad del pintor se manifiesta en su exitosa 
expresión de la extravagancia, la distorsión y la ilusión en las escenas im-
pregnadas del encanto antiguo. 

El anciano observa atentamente la exuberancia de los crisantemos blan-
cos. Envuelto en una soledad serena, establece un diálogo silencioso con 
los ecos del pasado. La sabiduría de esta contemplación profunda reside 
en esta actitud de ir más allá de las distinciones entre lo antiguo y lo con-
temporáneo. La verdadera intención del artista es desmoronar la ilusoria 
obsesión por el tiempo y la apariencia exterior, a través de la creación de 
una distorsionada escena ancestral que evoca la atemporalidad. La piedra y 
la silla de madera, al no poder ser utilizadas como utensilios de apoyo por 
su exagerada forma, revelan su aparente “inutilidad” en la imagen. Sin em-
bargo, es precisamente debido a esta “inutilidad” que, desde la perspectiva 
de Zhuangzi3 (ca. 300 a. n. e./2007, p. 37-38), logran perdurar y permanecer 
indemnes frente a las influencias externas.  

Los fenómenos del mundo y las formas exteriores de los objetos son, 
en su esencia, tanto “cuerpos” como “vacíos”, como si fueran “las sombras 

3 Es importante señalar que Zhuangzi y Liezi, mencionados más adelante, pueden designar tanto a 
los filósofos como a las obras que tradicionalmente se les atribuyen.



Atenea 532
II  Sem. 202591

de las burbujas” (Chen y Shang, 2007, p. 74). La obsesión incesante por 
las cosas externas es comparable a intentar atrapar la luna en un estanque, 
pues solo nos conduce hacia un mar de inquietudes. Una vez que se disipa 
la densa neblina de la percepción, el ser humano es capaz de apreciar la 
auténtica belleza de los crisantemos blancos, cuyo aroma oculto pervive en 
la eternidad. 

Frescura inmaculada y exuberancia armoniosa

De acuerdo con Shi Tao (1731/1962, p. 61), en la preservación de la frescu-
ra y la pureza yace la evasión de la vulgaridad. Un gran número de sus obras 
logran plasmar de manera exquisita esta sensación de frescura inmaculada, 
por ejemplo: “Por el valle profundo camino, la nube se posa en mi bastón; 
resuena el sonido de la fuente, las flores acarician mi hombro” (Shi, 1677). 
Inmerso en un entorno apacible y fragante, el pintor Shi percibe la resonan-
cia pura de la vida, despejando así su mente con la frescura que emana de 
la naturaleza.  

La frescura es una elegancia natural que prescinde de superfluos ador-
nos. Conforme a Laozi (ca. 600 a. n. e./2007, p. 37), los sabios perfectos se 
asemejan a la sencillez y sobriedad de un tronco de madera, sin requerir 
tallados o pulidos. Precisamente por no necesitar un pulido artificial, la 
obra se libera de las cargas mundanas, se despoja del aire vulgar y adquiere 
una energía pura. Esta misma cualidad, más allá de lo estético, comporta 
un sentido moral en las prácticas pictóricas: la frescura no solo se percibe 
como un estilo artístico, sino como la creación de un espacio pulcro donde 
el corazón pueda reposar. 

La virtud se expresa en la intención intrínseca de los pintores literatos, 
quienes además persiguen revelar una repercusión armoniosa entre el ser 
humano y el vasto universo en una escena de frescura impoluta. En una 
visita al Jardín Hualin, el emperador Jianwen (320-372 d. n. e.) expresó con 
sus palabras sobre esta relación:

El deleite de los lugares agradables no siempre se encuentra a gran dis-
tancia. Aquí, rodeados de frondosos bosques y serpenteantes ríos, ex-
perimentamos una sensación similar a la que Zhuangzi experimentó 
en el río Hao. En este momento, parece que los pájaros, los animales, 
los insectos y los peces se unen espontáneamente a nuestra humanidad. 
(Zhang, 1998, p. 101-102)

En ocasiones, el lugar placentero se encuentra cercano a nosotros, pero 
nuestra percepción se ve eclipsada por la distancia espiritual que imponen 



92Atenea 532
II  Sem. 2025

nuestros pensamientos vulgares. Esta bruma perceptual separa al ser hu-
mano de la naturaleza, impidiéndole captar la alegría de los peces en el río. 
Las palabras del emperador Jianwen revelan una iluminación maravillosa, 
tal como señala el ilustre maestro neoconfuciano Cheng Hao (1032-1085): 
“el ser humano, en su posición entre el cielo y la tierra, no encuentra im-
pedimento alguno. Tanto las grandes como las pequeñas cosas despiertan 
en él una profunda alegría” (Cheng, 1781, p. 232). La atadura que experi-
menta el hombre proviene de su propio corazón. Al librarse de las cargas 
terrenales y renunciar al acto de juzgar, la distinción entre el sujeto y las 
cosas externas logra apreciar la “verdadera cara” de la montaña verde sin 
extraviarse en los senderos nublados de la percepción. 

La elegancia refrescante en ningún caso implica un estado de fragilidad, 
delgadez o insipidez. Por el contrario, se asemeja a una cálida brisa que 
desvela la lozanía armoniosa de la naturaleza. El “paisaje primaveral en la 
orilla del lago” exhibe este estado tierno y fresco:     

Figura. 3. Paisaje primaveral en la ori-
lla del lago (             , trad. propia). 
123.5×62.5 cm, tinta y color en papel, 
Wu Li, 1676, Museo de Shanghai.



Atenea 532
II  Sem. 202593

El matiz verde claro impera como la tonalidad predominante en esta 
imagen. La ladera de orilla se despliega sinuosamente, adoptando una ele-
gante forma semicircular que se funde con el horizonte montañoso en la 
lejanía. En la parte izquierda del plano medio, se abre un espacio blanco 
que insinúa la inmensidad de la serena superficie del lago. El artista emplea 
varias pinceladas finas y ordenadas para plasmar las cañas y hierbas, así 
como las delicadas ramas del sauce acariciadas por una suave brisa. 

Observamos que Wu Li (1632-1718) recurre al uso del efecto de pro-
fundidad para transmitir las posiciones relativas de los árboles verdes, un 
enfoque poco común en la pintura tradicional. Un par de gansos caminan 
por la cercana ribera, las golondrinas trazan elegantes vuelos sobre el lago, 
mientras dos urracas se posan en una pequeña parcela junto a la orilla, 
también hay otras que charlan animadamente desde las ramas de los sau-
ces, esta obra irradia la infinita belleza primaveral de la naturaleza.

Los signos verbales realzan el efecto dinámico de los íconos. La ins-
cripción reza: “En este preciso instante, los gusanos de seda reposan, las 
flores se niegan a envejecer; en un estado de ebriedad, escucho las voces 
de los ruiseñores y las golondrinas, susurrando la dulzura del viento este” 
(Wu, 1676). A pesar de que Wu Li pinta esta obra en medio de una salud 
debilitada, aún puede deleitarse con las melodías alegres de las aves y con 
los exquisitos aromas de las flores en la naturaleza, ya que su corazón se 
encuentra plenamente embriagado en esta hermosa orilla del lago.

La filosofía tradicional se distingue por su enfoque en la unión del ser 
humano con el universo. Laozi (ca. 600 a. n. e./2007, p. 63) considera que 
la tierra y el cielo otorgan las leyes para la guía de los seres humanos, mien-
tras que el cielo y la tierra se rigen por las reglas del universo. Los pintores 
literatos, en su incesante búsqueda de la esencia pictórica, reconocen que 
el supremo tao de la pintura radica en la fusión armoniosa con el mundo 
exterior. Cuando el artista logra disolver la dicotomía entre la naturaleza y 
el hombre, en su mano se abre paso una fuerza primordial que lo impulsa 
a transmitir la razón maravillosa del universo. En ese instante, nada puede 
interponerse en el fluir de su trazo, de su pincel surge la inagotable energía 
vital. 

Devorando la multiplicidad de fenómenos

El Discurso afirma que el “hombre perfecto” se encuentra exento de lo vul-
gar. El artista “perfecto” exhibe dos habilidades destacadas: una penetrante 
capacidad de comprensión que le permite transformar con creatividad los 



94Atenea 532
II  Sem. 2025

elementos externos en su obra, y la destreza de manejar el pincel con “no-
acción” (Shi, 1731/1962, p. 61). 

La “transformación con creatividad” es de suma relevancia en la pin-
tura, dado que implica la búsqueda consciente de la innovación artística. 
¿De qué manera se puede alcanzar tal transformación creativa? Los este-
tas antiguos creían en estar en estrecho contacto con la naturaleza misma. 
Shi Tao critica la falta de exploración de los pintores de su época, quienes 
evitan realizar excursiones hacia las montañas célebres y no han recorrido 
más de cien kilómetros en las zonas rurales. A pesar de esto, se jactan de su 
supuesta adhesión al estilo de algún maestro, una situación que él compara 
con “un ciego tratando de demostrar algo a otro ciego” (Zhu, 2017, p. 333).  

El objetivo de la estrecha conexión con la naturaleza yace en una ob-
servación meticulosa para alcanzar una “comprensión maravillosa” de su 
esencia. Esta aprehensión es una experiencia individual que comienza en el 
mundo exterior y penetra en lo más profundo del ser humano, reflejando la 
plena concordia entre el corazón y el objeto contemplado. 

Los antiguos alaban la habilidad de “resguardar mil bambúes en el pe-
cho” durante el acto de pintar (Su, ca. 1100/1987, p. 416). Esta destreza se 
logra mediante la observación y memorización de las diversas apariencias 
de las plantas, y una práctica incansable en el transcurso de cada día. En 
la respuesta de Wen Yuke (1018-1079) a un invitado asombrado por sus 
pinturas, se aprecia la magnitud del poder de transformación que el artista 
posee: 

Al principio, experimentaba una alegría al contemplar los bambús, pero 
en la actualidad, esa dicha ha entrado a mis entrañas, a tal punto que he 
perdido la conciencia de la presencia del pincel en mi mano y del papel 
frente a mí. ... Los bambús son creaciones naturales del cielo, pero ¿en 
qué radica la diferencia entre los bambús de la naturaleza y aquellos 
plasmados con tinta? (Su, ca. 1100/1987, p. 416-417)

 
El artista se erige como sujeto, las apariencias de los bambúes son ob-

jetos. Al buscar la distinción entre ambos, surge el conflicto. Sin embargo, 
este dualismo puede disolverse en una plena conexión espiritual entre el 
hombre y la naturaleza. Este principio se hace visible en la experiencia de 
Wen Yuke: absorto en la compañía de las plantas, entrega su dedicación 
con tal profundidad que se desvanece todo atisbo de búsqueda de placer 
en el bosque de bambú. Este estado se conoce como “no residencia” (Lai y 
Guo, 2016, p. 130), una condición donde se difumina la distinción entre la 



Atenea 532
II  Sem. 202595

mariposa y el hombre despierto. Las exuberantes frescuras de los auténticos 
bambúes surgen naturalmente bajo el mano del artista, el uso del pincel se 
transforma en “no-acción”, una fuerza natural que impulsa el flujo del tra-
zo con armonía. En este instante, las manifestaciones externas se someten 
voluntariamente al dominio del artista, quien con total libertad plasma las 
asombrosas metamorfosis del universo y posee la capacidad de absorber la 
diversidad de los miles de fenómenos.

Figura 4. Explorando excesivamente las montañas prodigiosas (                          , trad. 
propia). 285.5×42.8 cm, tinta en papel, Shi Tao, 1691, Museo del Palacio Imperial 
de Beijing. 

Esta obra de Shi Tao, finalizada durante su período de madurez, repre-
senta la prodigiosidad de la naturaleza. El espacio pictórico se divide en tres 
secciones: en el extremo derecho se encuentra un diminuto islote, mientras 
una ladera sinuosa se despliega, brindando una dinámica ascendente. El 



96Atenea 532
II  Sem. 2025

bosque de bambú, pinos y ciruelos se dispersa en diversas ubicaciones de la 
sierra, algunas casas rurales asoman tímidamente, lo cual realza la sereni-
dad bucólica del lugar. 

Un modesto puente guía hacia la segunda sección donde la cadena 
montañosa sigue el fluir dinámico, varios bloques de rocas adoptan for-
mas ásperas y escabrosas. En la parte inferior, se encuentran otras modestas 
chozas donde algunas parejas charlan ociosamente. En la lejanía se extien-
de una sierra plana, unas piedras esbeltas y resistentes embellecen el terre-
no llano. La vastedad del mar despierta olas suaves, mientras un pequeño 
bote flota en sus aguas, donde dos personas están charlando y otra contem-
plando el cielo.  

A pesar de que la configuración de esta imagen aparece compacta, no 
transmite la sensación de depresión y opresión de la montaña, sino la ma-
jestuosidad y singularidad de esta sierra. El artista exhibe su impresionante 
destreza al transformar y fusionar las montañas multifacéticas en una uni-
dad integrada, este virtuosismo artístico se alimenta de su vivencia perso-
nal de la hermosura natural. Como el título sugiere, el artista se adentra con 
fervor en la exploración de las montañas prodigiosas para capturar cada 
detalle en sus bocetos y asimilar las innumerables formas de la naturaleza 
en su propia transformación.

En su profunda conexión con la naturaleza, Shi Tao descubre su auténti-
co ser, aquel que se despoja de las convenciones, y se libera de las ilusiones 
de la mente. La vida enriquecedora otorga al artista una fluidez y espiritua-
lidad a su tinta y pincel, permitiéndole devorar innumerables fenómenos, 
y de esta manera plasmar la esencia universal en toda su plenitud. Bajo su 
pincel, los seres de la naturaleza se transforman en una única unidad, tal 
como lo señala una expresión budista de zen: “el cielo no puede envolver 
este estado, la tierra no puede sostenerlo, el vacío no puede contenerlo, 
el sol y la luna no pueden iluminarlo. … En la regla, se alcanza la plena 
autonomía y libertad, donde todo lo creativo surge sin esfuerzo” (Yuanwu, 
1934, p. 25).  

Sonido tenue y sabor insípido  

La parte final del capítulo incita a ordenar las maravillas del universo en 
el reducido espacio de una pintura, con un corazón sobrio y vacío (Shi, 
1731/1962, p. 61). Esta concepción resuena con la ancestral veneración ha-



Atenea 532
II  Sem. 202597

cia el carácter sobrio y desinteresado del ser humano donde se revela su 
notable voluntad. 

La razón por la cual los pintores anhelan buscar una sensación insípi-
da y sencilla en lugar de colores deslumbrantes refleja la filosofía típica de 
transitar del “máximo” hacia lo “infinito”. Zhuangzi (ca. 300 a. n. e./2007, 
p. 17) declara: “Más allá de lo infinito, lo infinito”. Desde la perspectiva del 
filósofo taoísta, el máximo esplendor no representa el punto culminante, ya 
que por encima de lo máximo existe una repetición infinita de lo ilimitado. 
Los artistas ancestrales asimilan la idea taoísta y le añaden un anclaje en la 
forma de la sobriedad plana, que representa lo infinito. Este enfoque, tal 
como lo expresa Su Shi (ca. 1100/1986, p. 2523), alcanza su máximo esplen-
dor para luego retornar a la serena sobriedad.

Dentro de Los veinticuatro estilos poéticos, emergen estas ideas que ilu-
minan la belleza de la elegancia sobria: “El poema se impregna del aire 
natural, como si volara en compañía a las grullas blancas. Fluye como una 
brisa primaveral que acaricia con suavidad la vestimenta humilde”, “Las flo-
res caídas se sumergen en silencio, el hombre sobrio refleja la serenidad de 
los crisantemos” (Du, 1988, pp. 68, 90). La búsqueda de la simplicidad y 
sobriedad en las creaciones artísticas no significa una simplificación de los 
procesos creativos, ni conlleva la abolición de los deseos. Por el contrario, 
muestra la madurez alcanzada tras haber experimentado el deslumbrante 
esplendor, pero aún desea saborear el sonido tenue de la vida. Es un retorno 
a la esencia natural, a la fuente clara de la existencia. La elegancia sobria se 
revela cuando el corazón se libera por completo, sin albergar ningún objeto 
en su interior. De acuerdo con las palabras de Shi Tao (1731/1962, p. 61), el 
corazón sobrio se asemeja a un vacío despejado. 



98Atenea 532
II  Sem. 2025

Figura 5. Hojas de arce caídas en el lago Wu 
(                   , trad. propia). 94.3×48.8 cm, 
tinta en papel, Ni Zan, 1366, Museo Impe-
rial de Taipei.

Las filosofías tradicionales resaltan la importancia del concepto del va-
cío. Sin embargo, es crucial comprender que el vacío no se identifica con el 
nihilismo. Liezi (ca. 400 a. n. e./2021, p. 3-4) dicta: “la ausencia de vida pue-
de engendrar la vida, y lo inmutable tiene el poder de transformar la trans-
formación misma”. En la escuela budista, también se encuentran abundan-
tes discusiones acerca del vacío: el Sutra de Vimalakirti establece: “Aquellos 
que imparten enseñanzas lo hacen sin palabras ni ostentación; y quienes las 
escuchan, no oyen ni obtienen nada” (Lai y Guo, 2016, p. 45). El dharma, 



Atenea 532
II  Sem. 202599

símbolo de la suprema ley universal, surge y se desvanece mediante la co-
nexión causal, sin adherirse a lo concreto. En este estado de “no residencia”, 
todos los dharmas encuentran su asentamiento (Lai y Guo, 2016, p. 143). 

Según las dos escuelas filosóficas, la vacuidad no solo constituye la con-
traposición de la plenitud, sino también el punto de partida hacia la misma. 
El vacío invoca el retorno al auténtico carácter del ser humano, una natura-
leza que disuelve el conflicto entre el objeto y el sujeto, permitiendo que “la 
montaña verde sea la misma montaña verde, la nube blanca sea la misma 
nube blanca” (Dao, 1935, p. 198).

En la obra tardía de Ni Zan, se percibe una atmósfera de sobriedad y se-
renidad, como se puede apreciar en la figura 5. El espacio pictórico adopta 
la composición característica del artista, donde un amplio lago en el plano 
medio separa ambas orillas. En las cercanías se dispone una ladera plana, 
cuatro árboles están escasamente cubiertos de hojas. A la izquierda, un pe-
queño puente conduce hacia una choza solitaria. En la lejanía, múltiples 
acumulaciones de piedras se amontonan en un pequeño monte. El artista 
desliza el pincel mojado con suaves aplicaciones de aguada, dando forma a 
la cadena montañosa que se desvanece hacia el límite de la imagen. El plano 
medio se ve envuelto en una inmensa blancura, que indica un lago sereno 
sin olas. 

La atmósfera de esta pieza destaca por su silencio, desolación e inmovi-
lidad. En este instante, el viento ha cesado su susurro, el lago ha suspendido 
su fluir y las hojas han suspendido su danza en el aire. “Las hojas del ála-
mo caídas en el lago Wu” es una atmósfera poética que floreció durante la 
dinastía Song (960-1279), imbuida de serenidad, frialdad y soledad. En el 
silencio más profundo de la imagen, incluso el dueño de la pequeña choza 
desaparece en la vacuidad.    

La atmósfera de frialdad desértica plasmada por Ni Zan no pretende 
estrangular la vitalidad de la naturaleza, la ausencia de seres en el mundo 
pictórico evoca una llamada a la contemplación y reflexión del especta-
dor. La doctrina taoísta proclama que la “Gran belleza” permanece callada 
(Zhuangzi ca. 300 a. n. e./2007, p. 650), para apreciarla en toda su pleni-
tud, el ser humano debe abstenerse de intervenir en las cosas externas. Con 
un corazón sobrio y despejado, el espectador comprende la ilusión de la 
densidad del tiempo. Entiende cómo la operación natural transcurre in-
cesantemente sin requerir la intervención humana. De este modo, aprecia 
el resplandor de las hojas rojas de arce danzantes en la escena inmóvil, y 
descubre la belleza exuberante en medio de la desolación fría. 



100Atenea 532
II  Sem. 2025

Laozi (ca. 600 a. n. e./2007, p. 87) dicta: “Lo que exhala el tao es insípido, 
como la ausencia del sabor”. Así es, un corazón sobrio y vacío no implica 
carencia de energía ni agonía, sino más bien un retorno a la característica 
inherente del ser humano, una reconciliación entre el sujeto y el objeto. 
El contemplador refleja innumerables facetas del universo, las cuales, a su 
vez, iluminan al propio contemplador. En este sentido, el corazón vacío se 
iguala al corazón pleno. 

REFLEXIÓN SOBRE LA NOCIÓN DE ELEGANCIA Y VULGARIDAD 
DE SHI TAO Y SU EVOLUCIÓN EN EL MEDIADO DEL SIGLO XVIII 

El eminente filósofo Feng Youlan (2011, p. 8-9) observa perspicazmente 
que en la historia de la filosofía china son escasos los libros meticulosa-
mente recopilados y redactados. Por lo general, son los discípulos quienes 
recopilan los discursos y escritos diarios, lo que conlleva a que las diserta-
ciones sean fragmentadas, sencillas y superficiales. Este fenómeno también 
se manifiesta en los tratados pictóricos, donde es común hallar discusiones 
fragmentadas y dispersas acerca de temas e ideas estéticas concretas. El Dis-
curso, a su vez, desarrolla un sofisticado sistema artístico. Shi Tao dedica 
dos capítulos completos a la cuestión de “lejos del polvo” y “despojarse de 
la vulgaridad”, esta decisión deliberada demuestra su actitud innovadora de 
abordar aspectos no mencionados por los antepasados. 

La concepción de elegancia de Shi Tao hereda una parte de la rica tradi-
ción cultural china. Este género de arte exalta el mundo interno del pintor, 
en busca de una sensación de frescura y sobriedad imbuida de un sentido 
profundo, de ahí que la pintura se convierta en un pequeño bote que na-
vega por las aguas del sentir y las emociones del artista (Zhu, 2020, p. iv). 
Además, aspira a plasmar con estilo personal la verdad del mundo externo, 
sin recurrir a excesivos cincelados laboriosos ni al uso ostentoso de pig-
mentos minerales brillantes (Bush, 1971, p. 6). 

Durante los albores de la dinastía Qing, la academia ejerció una pro-
funda influencia en la configuración del gusto artístico de la época. La co-
rriente ortodoxa enfocaba en exceso la imitación de los antiguos, llegando 
al punto en que algunos sostenían que incluso las necesidades más bási-
cas, como comer y dormir, no debían opacar el recuerdo y la reverencia 
por las obras antiguas (Tang, 1994, p. 893). Esta apasionada devoción por 
lo antiguo acarrearía la propia sujeción a reglas establecidas, además de la 
omisión de la observación de la naturaleza, lo que resultaría en una obra 
formalista y desprovista de vitalidad.



Atenea 532
II  Sem. 2025101

Hasta cierto punto, la concepción de elegancia de Shi Tao puede ser 
considerada como una crítica y corrección de esta tendencia de imitar ex-
cesivamente lo antiguo. Se nota que las cuatro formas de elegancia de Shi 
Tao se centran en la técnica natural, una destreza adquirida a través de una 
íntima fusión espiritual con la naturaleza. 

El maestro Shi Tao (1731/1962, p. 3) considera que la pintura emana 
del corazón, las cuatro metamorfosis de elegancia no rivalizan entre sí, ni 
una es superior a las otras. Estas cuatro formas convergen en el Uno, sim-
bolizando el regreso al único corazón auténtico del artista. Cabe apuntar 
que Shi Tao aspiraba a separar sus creaciones del ámbito vulgar, y al mismo 
tiempo, su noción de elegancia no se veía sujeta al estatus social de los pin-
tores. Estos aspectos se originaban en el contexto sociocultural y económi-
co más complicado de principios de la dinastía Qing.

Tras un arduo medio siglo de edificación y resurgimiento, la ciudad de 
Guangling floreció en esplendor. Su privilegiada ubicación geográfica la ha 
convertido en un prominente centro de comercio de sal. La pujanza eco-
nómica aviva el flujo migratorio hacia esta ciudad, atrayendo a un signifi-
cativo contingente de literatos, pintores, artesanos y comerciantes que se 
congregan en su seno.  

El crecimiento del poder adquisitivo impulsa de manera objetiva el 
incremento de mecenas, entre los que destacan notables grupos de co-
merciantes. De manera simultánea, la comercialización de obras de arte 
adquiere un papel fundamental como fuente de ingresos para muchos ar-
tistas. A comienzos del siglo XVIII, emergió en la ciudad de Yangzhou un 
grupo de pintores conocido como “los ocho excéntricos”, que se caracteriza 
por sus declaraciones exageradas y una actitud rebelde frente a las conven-
ciones artísticas. Aunque se trataba de una escuela informal, este grupo lle-
gó a consolidarse como una corriente importante de la época. Uno de ellos, 
Zheng Xie (1693-1766), estipula públicamente el precio de sus pinturas a 
pesar de ser un pintor letrado (Ye, 1869, p. 163), un comportamiento que 
hubiera sido difícil de aceptar para pintores literatos de la dinastía Song. 
Este fenómeno refleja que la distinción entre pintores literatos y pintores 
profesionales tiende a diluirse en esta etapa. La formulación de “despojarse 
de la vulgaridad” halla su trasfondo en la difusa identidad de los artistas. 

Tras afincarse en la ciudad de Guangling, Shi Tao se hizo un pintor pro-
fesional. La venta de sus obras y el apoyo generoso de sus íntimos amigos 
fueron su principal y modesta fuente de ingresos. Según varios documen-
tos testimoniales, en el ocaso de su vida, el pintor Shi subsistía con unos po-
cos granos de arroz, y la escasa leña de la que disponía apenas era suficiente 



102Atenea 532
II  Sem. 2025

para afrontar el rigor del invierno (Zhu, 2017, p. 205). En esta época, nume-
rosos pintores profesionales se enfrentan a la incertidumbre financiera, tal 
como Shi Tao confiesa en una carta dirigida a su importante patrocinador 
Jiang Shidong, toda su fuente de ingresos depende de su pincel. Así, el valor 
de sus obras se convierte en una cuestión esencial para el modesto artista. 
En esta misma correspondencia, Shi Tao, con humildad, entabló una ne-
gociación sobre el pago con su mecenas expresando con claridad que sus 
pinturas no “se yuxtaponen con las creaciones de los pintores comunes” 
(Zhu, 2017, p. 305).   

Este detalle intuitivo aclara el motivo detrás de su concepción de elegan-
cia. La yuxtaposición de los artistas vulgares conlleva el menoscabo del va-
lor económico de sus obras, una situación inaceptable para el artista, quien 
debía hacer frente a una pesada carga financiera en su día a día. Su formula-
ción de “despojarse de la vulgaridad” denota un distanciamiento consciente 
de las creaciones ordinarias. Asimismo, los cuatro aspectos de la elegancia 
esbozados por el maestro Shi se distinguen de las propuestas de imitación 
que los aprendices de la corriente ortodoxa persiguen. Su búsqueda de una 
técnica natural y el regreso al corazón original no se han desviado del gusto 
tradicional de los pintores literatos.  

La prominencia alcanzada por los ocho excéntricos en la ciudad de 
Yangzhou en las primeras décadas del siglo XVIII agrega una complejidad 
adicional a la relación entre la elegancia y la vulgaridad. Los ocho maestros 
se ven altamente influidos por Shi Tao, particularmente de su espíritu in-
novador y su enfoque en la técnica natural, lo que les ha permitido crear un 
estilo propio y distintivo (Zhou, 1986, p. 336). Mientras tanto, debido a la 
alta comercialización de las obras del arte, estos pintores deben satisfacer 
los requisitos y gustos de los mecenas, quienes, al encontrarse en el último 
escalón de la jerarquía tradicional, aspiran a mejorar su humilde estatus 
social mediante la adhesión a las doctrinas confucionistas (Zhang, 2005, 
p. 127).

La interacción dinámica y variada entre los artistas y los patrocinadores
da lugar a un nuevo panorama artístico. Los pintores comienzan a mostrar 
un creciente interés por la vida cotidiana de las comunidades, y sus obras 
se acercan cada vez más a la realidad que experimentan las poblaciones. 
Zheng Xie realiza una aguda crítica hacia los pintores literatos tradiciona-
les, quienes se sumergen en la esfera creativa de la pluma y la tinta, ajenos a 
las preocupaciones terrenales: 

La caligrafía y la pintura, a la vez que constituyen actividades elegantes, 
también se encuentran vinculadas a lo vulgar. Los hombres de gran en-



Atenea 532
II  Sem. 2025103

vergadura no buscan alcanzar hazañas mundanas o satisfacer las nece-
sidades de las masas, sino que brindan deleite a otros con sus pinceles y 
tintas. Si este acto no encarna la vulgaridad, ¿qué otra cosa podría ser? 
(Zheng, ca. 1740/1979, p. 22)  

Esta idea, con raíces en la noble doctrina confucionista de que el estu-
dio de los clásicos antiguos debe satisfacer las necesidades actuales, resalta 
el pragmatismo que permea las actividades literarias y artísticas. Tradicio-
nalmente, se enaltece la función moral y educativa de la pintura: Xie He 
(ca. 600/1993, p. 1), reconocido pionero de la crítica estética en el siglo VI, 
sostiene que el propósito de las pinturas radica en esclarecer la persuasión y 
la prohibición, así como en resaltar la exaltación y la decadencia. En contra-
posición a las afirmaciones convencionales, Zheng Xie amplía esta función 
moral hasta la revelación de las calamidades y penurias que enfrentan las 
comunidades. Si una pintura no se encuentra vinculada a este aspecto, sino 
que sigue ciegamente fórmulas antiguas o se concibe como un simple juego 
de tinta, esta obra sería considerada vulgar según su perspectiva.

Ante la creciente demanda de los compradores versátiles en la florecien-
te ciudad de Yangzhou, los ocho excéntricos se resisten a acatar servilmente 
la sensibilidad artística de estos, tampoco se enorgullecen con las pedantes 
doctrinas clásicas de los literatos decadentes o las técnicas laboriosas de 
los pintores artesanales. En su lugar, con su distintiva desenvoltura y na-
turalidad en el arte, y a través de versos sencillos y cercanos, logran hallar 
el equilibrio entre el gusto tradicional de los pintores literatos y la nueva 
preferencia de los patrocinadores. En este momento, la elegancia y la vul-
garidad convergen en una exquisita fusión, dando lugar a un nuevo deleite 
estético.

CONCLUSIONES

En este artículo, hemos analizado el concepto de “despojarse de la vulga-
ridad” en el Discurso de Shi Tao. En nuestro análisis, hemos descubierto 
que esta afirmación no aboga por romper lazos con la sociedad terrenal, ni 
se centra en métodos específicos para purificar el espíritu. Esta afirmación 
apunta hacia las cuatro metamorfosis de elegancia que el artista entrena 
cuidadosamente en su sistema artístico, en plena concordancia con el ideal 
estético de la tradición de la pintura de literatos.  

La concepción de elegancia de Shi Tao se manifiesta como una estruc-
tura orgánica: comienza con la sublimidad ancestral, luego fluye con una 



104Atenea 532
II  Sem. 2025

frescura inmaculada y una exuberancia armoniosa, para después arremeter 
con el ímpetu devorador de la multiplicidad de fenómenos, y finalmente, 
culmina en un retorno al sonido tenue y el sabor insípido. Estos cuatro as-
pectos condensan las vivencias enriquecedoras del artista al deleitarse con 
el entorno natural. Esta afirmación convoca al regreso de la técnica natural, 
a la esencia misma del corazón del pintor, una condición desinhibida y libre 
de ataduras externas. De igual forma, ante la abrumadora carga económica 
en su vejez, esta actitud de “despojarse de la vulgaridad” constituye una 
estrategia ingeniosa para asegurar tanto el valor económico como la com-
petitividad de sus obras en la ciudad de Guangling.    

Los ocho excéntricos asimilan de manera profunda el espíritu innovador 
y la técnica natural propuestos por Shi Tao. En consecuencia, impregnan a 
sus obras con un sentido más humanista al mostrar un genuino interés por 
la vida cotidiana y una sincera preocupación por las calamidades que afec-
tan a las poblaciones. En el contexto de una interacción dinámica entre la 
tradición de los pintores literatos y los gustos de los patrocinadores, el lími-
te entre la elegancia y la vulgaridad tiende a ser difuso; su fusión engendra 
un nuevo panorama artístico. En este sentido, aunque estos maestros pos-
teriores heredaron el marco general de la estética de Shi Tao, ampliaron el 
concepto de elegancia. Una obra elegante deja de ser un privilegio exclusivo 
de los pintores de élite y un entretenimiento reservado para funcionarios 
de alta posición, para convertirse en una emanación de luz humanista que 
refleja la visión realista de los artistas hacia la sociedad. 

En Embriaguez en el bosque otoñal, una pieza de su madurez artística, 
Shi Tao incorpora tres poemas en los que expresa su percepción de la vida. 
Entre estas inscripciones, destaca un verso escrito en escritura clerical, una 
variante arcaica caracterizada por trazos horizontales alargados y verticales 
más cortos, en el cual el propio pintor confiesa: “Sin entender la significa-
ción de la Gran Elegancia, en mi etapa avanzada prefiero hacerme tonto” 
(Shi, ca. 1700). Como individuo, es posible que Shi Tao haya sido una figura 
solitaria y desafortunada, sin embargo, encuentra refugio espiritual en el 
valle en silencio y la montaña fría, y mediante su magistral uso del pincel, 
logra plasmar la verdadera elegancia de la naturaleza, con una belleza que 
surge del ritmo vital de los seres del mundo. De este modo, Shi Tao purifica 
las huellas del polvo en su corazón, permitiendo que de su pincel brote la 
armonía entre el ser humano y su entorno. 



Atenea 532
II  Sem. 2025105

REFERENCIAS

Bush, S. (1971). The Chinese literati on painting: Su Shih (1037-1101) to Tung 
Ch’i-ch’ang (1555-1636). Harvard University Press.  

Chen, H. S. (ca. 1650). Apreciando los crisantemos. [Pintura]. Museo del Pa-
lacio Imperial de Taipei. https://digitalarchive.npm.gov.tw/Collection/
Detail/14748?dep=P

Chen, Q. P. y Shang, R. (2007). Sutra del Diamante· Sutra del Corazón· Sutra del 
Estrado. Zhonghua Book Company. 

Cheng, H. (1781).          . (Ercheng Yishu). [Libro legado de Chenghao y 
Chengyi]. [Grabado]. Museo del Palacio Imperial de Taipei. http://hggif-
d60e530af26c4c98 ObjectBook?aid=892&bid=115106.0s695q9qfpkwxv60
ko.fyaz 

Confucio. (2006). Clásico de poesía. Edición de X.M. Wang. Zhonghua Book 
Company.  

Confucio. (2007). Analectas de Confucio. Edición de Y. Y. Zhang. Zhonghua 
Book Company. (Trabajo original publicado ca. 500 a. n. e.).

Dao, Y. (1935). Crónica de la Transmisión de la Luz. The Commercial Press. 
Du, L. J. (1988). Comentario y análisis sobre Los veinticuatro estilos poéticos. 

Beijing Publishing Group.
Feng, Y. L. (2011). Historia de la filosofía China. The Commercial Press. 
Guo, P. (1815). Explanaciones de Erya. [Grabado]. National Library of China. 

http://read.nlc.cn/allSearch/searchDetail?searchType=10024&showType=
1&indexName=data_892&fid=412000002769. (Trabajo original publicado 
ca. 400 d. n. e.). 

Han, L. D. (1998). A critical bibliography of Shi Tao. Nanjing University Press. 
Han, Z. (1993). Tratado de la pureza plena del paisajismo. En F. S. Lu (ed.), 

Antología completa de teoría de la pintura y la caligrafía de China (pp. 354-
369). Shanghai Literature & Art Publishing House. (Trabajo original pu-
blicado ca. 1770).      https://www.shanghaimuseum.net/mu/frontend/pg/
article/id/CI00001040

Huang, G. W. (1993). Las inscripciones de Shangu. En F. S. Lu (ed.), Antolo-
gía completa de teoría de la pintura y la caligrafía de China (pp. 657-721). 
Shanghai Literature & Art Publishing House. (Trabajo original publicado 
ca. 1100).      

Huang, Y. (1981). Los veinticuatro estilos pictóricos. En Departamento de Fi-
losofía de la Universidad de Pekín (ed.), Selección de materiales sobre la his-
toria de la estética china (pp. 382-386). Zhonghua Book Company. (Trabajo 
original publicado en 1812). 

Lai, Y. H. y Gao, Y. W. (2016). Sutra de Vimalakirti. Zhonghua Book Company.
Laozi. (2007). Tao-te Ching. Edición de S.K. Rao. Zhonghua Book Company. 

(Trabajo original publicado ca. 600 a. n. e.).  
Lecea, M. (2011). Shitao: Discurso acerca de la pintura por el monje Calabaza 

Amarga. Editorial Universidad de Granada.   



106Atenea 532
II  Sem. 2025

Lessing, G. E. (1977). Laocoonte, o Sobre las fronteras de la poesía y la pintura. 
Trad. E. Barjau. Editora Nacional. (Trabajo original publicado en 1766). 

Liezi. (2021). Liezi. Edición de D. B. Huang. Yuelu Bookstore. (Trabajo original 
publicado ca. 400 a. n. e.).  

Mo, S. L. (1992). Comentario sobre la pintura. En F. S. Lu (ed.), Antología com-
pleta de teoría de la pintura y la caligrafía de China (pp. 997-998). Shanghai 
Literature & Art Publishing House.

Ni Zan. (1366). Hojas de arce caídas en el lago Wu. [Pintura]. Mu-
seo Imperial de Taipei. https://digitalarchive.npm.gov.tw/Collection/
Detail?id=1176&dep=P

Shi Tao. (1677). Álbum de voz nítida [pintura]. Museo del Palacio Imperial de 
Beijing. 

Shi Tao. (1691). Explorando excesivamente las montañas prodigiosas. [Pintura]. 
Museo del Palacio Imperial de Beijing. https://www.dpm.org.cn/collection/
paint/234551.html

Shi Tao. (1962). Discurso acerca de la pintura por el monje Calabaza Amarga. 
People’s Fine Arts Publishing House. (Trabajo original publicado en 1731).

Shi Tao. (ca. 1700). Embriaguez en el bosque otoñal [pintura]. Metropolitan 
Museum of Art.  

Su, H. M. (2012). Perfect Spiritual Realm of Syncretism of Zen and Art:
A Buddhist Explanation of Shitao’s Theories of Yuanchen and Tuosu. Jour-

nal of Aesthetic Education, 3(4), 35-40. DOI: 10.20073/j.cnki.2095-
0012.2012.04.006 

Su, S. (1986). Antología de Su Shi. Zhonghua Book Company. (Trabajo original 
publicado ca. 1100).  

Su, Z. (1987). Antología de las obras literarias de Su Zhe. Shanghai Classics 
Publishing House. (Trabajo original publicado ca. 1100).

Su. S. (ca. 1080). Árbol y piedra. [Pintura]. Subasta en Christie’s, 26 de noviem-
bre de 2018.    

Tang, D. (1994). Explanación de las actividades pictóricas. En F. S. Lu (ed.), An-
tología completa de teoría de la pintura y la caligrafía de China (pp. 866-894). 
Shanghai Literature & Art Publishing House. 

Wang, Q. Z. (2005). Changing Ideas on Refinement and Vulgarity and the De-
velopment of Literary Forms. Social Sciences in China, 3, 151-164. http://
cgrs.szlib.com/Qw/Paper/292574

Wu, L. (1676). Paisaje primaveral en la orilla del lago [pintura]. Museo de 
Shanghai. 

Xie, H. (1993). Crónica de apreciación de las pinturas antiguas. En F. S. Lu 
(ed.), Antología completa de teoría de la pintura y la caligrafía de China (pp. 
1-2). Shanghai Literature & Art Publishing House. (Trabajo original publi-
cado ca. 600).

Ye, T. G. (1869).                  . (Oupo Yuhua). [Charlas en la Orilla de Gaviota]. [Gra-
bado]. National Library of China. http://read.nlc.cn/OutOpenBook/Open.
librra.gdufs.edu.cn/ancientc/ancientkm?@@820616073#kmtop.  



Atenea 532
II  Sem. 2025107

Yuanwu, K. Q. (1934).               . (Biyan Lu) [Crónica en Roca Esmeralda]. [Graba-
do]. Great Storage of Scriptures de Taisho. http://hggifd60e530af26c4c98s-
qqpbvpwk5qwx65qn.fyaz.librra.gdufs.edu.cn/ancientc/ancientkm?.4cb700
06AA03000000000A000004000000000000000000110005B3c58#kmtop

Zhang, C. H. (2019). Utilizando mis propios métodos: Investigación sobre el arte 
de Shi Tao y su recepción en la sociedad. Shanghai Calligraphy and Painting 
Publishing House.

Zhang, M. H. (2005). Estudio sobre la concepción de la elegancia y la vulgaridad 
en la teoría de la pintura china. [Tesis doctoral no publicada]. Nanjing Uni-
versity of the Arts. 

Zhang, W. Q. (1998). A New Account of Tales of the World. Zhonghua Book 
Company. 

Zhang, Y. Y. (1964). Los apuntes de las pinturas famosas de las dinastías anterio-
res. People’s Fine Arts Publishing House.

Zheng, X. (1979). Antología del señor Banqiao. Editorial de Clásicos de 
Shanghai. (Trabajo original publicado ca. 1740).

Zhou, J. Y. (1986). Selección de ensayos de arte de Yu Jianhua. Shandong Fine 
Arts Publishing House. 

Zhou, L. G. (1673).              . (Duhua Lu). [Registro de lectura de pinturas]. [Gra-
bado]. National Library of China. http://read.nlc.cn/OutOpenBook/ Open
ObjectBook?aid=892&bid=113096.0

Zhu, L. Z. (2017). Antología de prosas y poesía de Shi Tao. Pekin University 
Press.

Zhu, L. Z. (2020). Una pequeña barca: estudio sobre la pintura y el neoconfucia-
nismo.  Anhui Literature & Art Publishing House. 

Zhuangzi. (2007). Zhuangzi. Edición de G.Y. Chen. The Commercial Press. 
(Trabajo original publicado ca. 300 a. n. e.). 




