
Atenea 532
II  Sem. 202533

ISSN 0716-1840 impresa
ISSN 0718-0462 en línea

https://doi.org/10.29393/AT532-2INAP10002 

pp. 33-53

INTERROGACIÓN SOBRE LA MASCULINIDAD
EN TRES CUENTOS DE LAS COSAS QUE 
PERDIMOS EN EL FUEGO DE MARIANA 
ENRÍQUEZ 
AN EXAMINATION OF MASCULINITY IN THREE SHORT 
STORIES FROM LAS COSAS QUE PERDIMOS EN EL FUEGO, 
BY MARIANA ENRÍQUEZ

J. AGUSTÍN PASTÉN B.*

Resumen: En este estudio examino tres cuentos de Las cosas que perdimos en el fuego
(2016/ 2017), de Mariana Enríquez: “Tela de araña”, “El patio del vecino” y “Las cosas 
que perdimos en el fuego”. Específi camente, analizo la representación del hombre a fi n 
de averiguar cuál es el tipo de masculinidad que presenta la autora argentina. Desde 
la perspectiva de distintas teorías de la masculinidad (Connell, 2005, 2020; Viveros, 
2020; Brittan, 2001; Breu, 2022), resulta evidente que la conducta de los personajes 
masculinos de Enríquez no calza exactamente con los parámetros de la masculinidad 
hegemónica. Aunque, ciertamente, tiene aspectos de ella, los comportamientos de los 
personajes masculinos en estos cuentos habría que enmarcarlos dentro de un proyecto 
ético-estético particular de algunas autoras latinoamericanas que está por defi nirse.  

Palabras clave: Mariana Enríquez, masculinidad, feminismo, cuento

Abstract: In this article, I examine three short stories from Las cosas que perdimos en 
el fuego (2016/ 2017), by Mariana Enríquez: “Tela de araña”, “El patio del vecino” and 
“Las cosas que perdimos en el fuego”. Specifi cally, I analyze the representation of man to 
fi nd out how the Argentinian author portrays masculinity. From the standpoint of vari-
ous theories of masculinity (Connell, 2005, 2020; Viveros, 2020; Brittan, 2001; Breu, 
2022), it becomes apparent that the behavior of Enríquez’ male characters does not fi t 
exactly with the traits of hegemonic masculinity. Indeed, although it contains aspects 
of it, men’s behaviors in these stories would better be located within the parameters of 
a specifi c ethical and aesthetic project by Latin American women authors that is to be 
defi ned.

Keywords: Mariana Enríquez, Masculinity, Feminism, Short Story   

Recibido: 01.12.2023. Aceptado: 01.08.2025.

* Doctor en Literatura Latinoamericana. Profesor Titular de Literatura y Cultura Latinoamericanas 
en North Carolina State University, Raleigh, NC., Estados Unidos. Correo electrónico: japasten@ncsu.
edu. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-0898-8036

Bajo Licencia Creative Commons Reconocimiento 4.0 Internacional, 
puede ser usado gratuitamente, dando los créditos a sus autores.



34Atenea 532
II  Sem. 2025

INTRODUCCIÓN

Sin lugar a dudas, sugerir que los hombres y las masculinidades hege-
mónicas en particular están en retirada suena verdaderamente irrisorio. 

La actual guerra en Ucrania, las variopintas caras de lo que la antropóloga 
argentino-brasilera Rita Segato (2016) ha llamado “las nuevas formas de 
la guerra y el cuerpo de las mujeres” (p. 57), la aparición de líderes como 
Donald Trump, Nayib Bukele, Javier Milei, entre otros fenómenos, son una 
prueba irrefutable de que, en efecto, el poderío masculino sigue prevale-
ciendo. Por otro lado, al mismo tiempo que aumentan los ataques contra la 
comunidad LGTBQ+ (Departamento de Justicia), en varios países, inclu-
yendo Estados Unidos (“What’s behind”), el número de mujeres que termi-
na la educación superior es mayor al de hombres (“The Male College”); ha 
aumentado, asimismo, la cantidad de mujeres que ingresa al mundo labo-
ral, y, desde la explosión del movimiento “Me Too” el año 2017, además del 
surgimiento de grupos tales como Las tesis, en Chile, o el movimiento Ni 
una menos, en Argentina, entre otros, ha quedado claro como nunca antes 
que el cuerpo de la mujer tiene límites que el hombre debe respetar. Es en 
este marco que resulta inmensamente interesante investigar cómo las escri-
toras latinoamericanas están representando literariamente el rol masculino 
y las masculinidades en general. ¿Cómo aparecen los personajes hombres 
en sus novelas y cuentos? ¿Qué tipo de masculinidad construyen? 

En este estudio propongo un análisis sobre la representación literaria 
del hombre, específicamente en los cuentos de Las cosas que perdimos en 
el fuego (2016/2017), de la argentina Mariana Enríquez. Este se encuentra 
dividido en los siguientes apartados: a) resumen sobre algunas teorías de la 
masculinidad; b) información sobre la obra de Enríquez, así como también 
alusión a asedios críticos respecto de Las cosas que perdimos en el fuego; c) 
descripción de la obra, y d) análisis específicos de los cuentos “Tela de ara-
ña”, “El patio del vecino” y “Las cosas que perdimos en el fuego”.

	 Sin duda, en las últimas décadas ha habido grandes avances en los 
debates sobre género. Sin embargo, recientemente el concepto mismo de 
género se ha convertido en un término no solo controversial y peligroso 
sino también huidizo y multiforme. Es justamente desde esta óptica de gé-
nero rica y variada que no estaría demás preguntarse qué es un hombre.   
Hace ya casi 75 años, en su clásico Le deuxième sex, específicamente en 
“Formation” y “Situation,” Simone de Beauvoir (1949) escribió sobre lo que 
distinguía a la mujer del hombre y cómo se iba construyendo el género. 57 
años más tarde, en una introducción a la teoría literaria feminista, Ellen 



Atenea 532
II  Sem. 202535

Rooney (2006) se preguntaba: “What does the feminist critic mean when 
she says ‘women’”? (p. 5)1. En este caso, la pregunta tenía que ver con cuá-
les eran las mujeres que consideraba la teoría feminista, de qué clase eco-
nómica provenían y, sobre todo, de qué raza. De todas formas, si llegar a 
una definición clara de qué es la mujer resulta difícil, lo más probable es 
que definir al hombre sea igualmente complicado. En una de las primeras 
novelas sobre la homosexualidad escritas en América Latina, El beso de la 
mujer araña del argentino Manuel Puig (1976/1987), cuando Molina, el 
personaje gay, le pregunta a Valentín, el personaje revolucionario, “Decime 
vos, ¿qué es ser hombre, para vos, …?” (p. 70), este le contesta: “no dejar-
me basurear… por nadie, ni por el poder… es no rebajar a nadie” (p. 70). 
Para Molina, por su parte, ser hombre es “ser lindo, fuerte, pero sin hacer 
alharaca de fuerza, y que va avanzando seguro… sin miedo de nada” (Puig, 
1976/1987, p. 69).

En cierto modo, podría decirse que en el intercambio entre estos dos 
personajes y en ciertas aserciones apuntadas por de Beauvoir en su clásico 
estudio, se sitúan casi todas las teorías sobre la masculinidad. Aunque, ló-
gicamente, es imposible referirme a todas ellas aquí, resulta incuestionable 
que es el feminismo el que elabora los primeros análisis sobre lo masculino 
como práctica social, cultural, política y económica. Por un lado, la teoría 
feminista busca escudriñar los efectos negativos que tienen los compor-
tamientos masculinos en la vida de las mujeres (Muñoz, 2020, p. 85). Por 
otro, una vez que emerge la sociología de la masculinidad, esta no puede 
prescindir de las teorías feministas (Whitehead y Barrett, 2001, p. 14). Con-
cretamente en el caso latinoamericano, escribe José Olavarría (2020): “La 
reflexión teórica y epistemológica de las académicas feministas latinoame-
ricanas está en el centro de los fundamentos de los estudios sobre hombres 
y masculinidades” (p. 62).

1 “¿Qué quiere decir la crítica feminista cuando dice ‘mujeres’?” (Traducción propia). En una re-
ciente nota sobre el estado actual del feminismo, Caitlin Doherty (2023) se pregunta algo parecido. 
Específicamente, observa un vacío en el pensamiento feminista de los Estados Unidos. Este, según 
Doherty, ha perdido su poder político porque, en vez de examinar cómo las circunstancias sociales, 
políticas y económicas contribuyen a definir el ser mujer (womanhood), fija su atención casi exclusiva-
mente en los atributos de las producciones culturales de las mujeres. Ni la escritura ni el estilo, señala, 
son necesariamente actos políticos. 



36Atenea 532
II  Sem. 2025

ALGUNAS TEORÍAS DE LA MASCULINIDAD

Desde que se publican las primeras aproximaciones críticas consagradas 
a las masculinidades, como Masculinities, de Raewyn Connell (2005), tres 
aspectos quedan claros: en primer lugar, no solo la necesidad de separar la 
masculinidad de los hombres (Baldwin, 2020, pp. 23-24; Brittan, 2001, p. 
52) y sus cuerpos (Breu, 2022, pp. 591), sino el hecho de que, como explica 
la antropóloga colombiana Mara Viveros (2020) “… la masculinidad no es 
un atributo de los ‘hombres’ sino el producto de una relación” (p. 141). Esto 
es importante porque, históricamente, se ha creído que el sexo biológico 
determina los papeles que hombres y mujeres deben jugar en la sociedad: 
el hombre en el ágora, la mujer en la casa y en la cocina; o, para volver a 
de Beauvoir, para el hombre la trascendencia, el futuro, para la mujer la 
inmanencia, la inmovilidad. En segundo lugar, y tomando en cuenta de 
que para Judith Butler (1990) la masculinidad y el género vienen a ser, en 
última instancia, performances o puestas en escena, está la idea de que las 
masculinidades están siempre en un constante proceso de cambio, sujetas 
a las relaciones que los hombres tienen con la sociedad y sus instituciones. 
Señala Michael Kimmel (2001) al respecto: “Manhood is neither static nor 
timeless; it is historical. Manhood is not the manifestation of an inner es-
sence; it is socially constructed” (pp. 266-267)2. En tercer lugar, y esto es 
crucial, todos los estudiosos de las masculinidades concuerdan en que lo 
masculino se define, sobre todo, en oposición a lo femenino, aunque tam-
bién a lo homosexual y lo queer (Whitehead y Barrett, 2001, p. 23). Escribe 
Kimmel (2001): “Whatever the variations by race, class, age, ethnicity, or 
sexual orientation, being a man means ‘not being like women’” (pp. 272-
273)3. Jeffrey Weeks (2001), por su parte, afirma: “‘Masculinity’ or the male 
identity is achieved by the rejection of femininity and homosexuality” (ci-
tado por Gutterman, 2001, p. 61)4.            

Al principio, cuando en la teoría feminista el hombre se convierte en 
objeto de estudio, se habla de masculinidad o lo masculino. Desde la déca-
da del ochenta en adelante, sin embargo, surge la discusión sobre las mas-
culinidades, en plural (Breu, 2022, pp. 587-88; Brittan, 2001, p. 51; Oli-

2 “La hombría no es ni estática ni eterna, es histórica. La hombría no es la manifestación de una 
esencia interna; se construye socialmente” (Traducción propia).

3 “Sean cuales sean las variaciones de raza, clase, edad, etnicidad u orientación sexual, ser hombre 
significa ‘no ser como las mujeres’” (Traducción propia).

4 “‘La masculinidad,’ o bien la identidad masculina, se consigue … por medio del rechazo a la femi-
nidad y a la homosexualidad” (Traducción propia).



Atenea 532
II  Sem. 202537

varría, 2020, p. 66; Muñoz 2020, p. 101), e incluso sobre “masculinidades 
múltiples” y “masculinidades híbridas” (Connell, 2020, p. 45). El concepto 
de “masculinidad hegemónica”, acuñado por Connell (2005), es tal vez el 
que más larga duración ha tenido a pesar de que hay quienes afirman que 
habría que hablar de “masculinidades hegemónicas” (Whitehead, 2001, p. 
18; Muñoz, 2020, p. 102). Pues bien, ¿qué es la masculinidad hegemónica? 
Según Connell (2005), 

Hegemonic masculinity can be defined as the configuration of gender 
practice which embodies the currently accepted answer to the problem 
of the legitimacy of patriarchy, which guarantees (or is taken to guaran-
tee) the dominant position of men and the subordination of women. (p. 
77)5 

Para Kimmel (2001), la masculinidad hegemónica encarna en un hom-
bre que está en el poder (p. 272)6. De acuerdo con Viveros (2020), la mas-
culinidad hegemónica es la más apetecida, pues está asociada al “éxito, la 
racionalidad y la heterosexualidad” (p. 204). No todos los hombres, obvia-
mente, pueden acceder a la masculinidad hegemónica, de ahí que resulte 
oneroso cumplir con lo que se ha llamado el “mandato masculino” (Ola-
varría, 2020, p. 73; Viveros, 2020, p. 139). Ser hombre, después de todo, 
cuesta, puesto que hay que estar constantemente compitiendo con otros 
hombres. La misma Connell (2005), en Masculinities, menciona otros tipos 
de masculinidades, tales como la “masculinidad subordinada,” la “masculi-
nidad marginalizada” y la “masculinidad cómplice” (Connell, 2005, p. 37). 
La primera se relaciona con hombres afeminados; la segunda se refiere a 
hombres que, bien por su color de piel, bien por alguna discapacidad física, 
no pueden acceder a la masculinidad hegemónica; la tercera hace referen-
cia a hombres que aun cuando carecen de poder económico y estatus social, 
disfrutan de lo que Connell (2020) denomina el “dividendo patriarcal” (p. 
45) sin cuestionar las injusticias que este causa. Además de estas categorías 
de lo masculino, se han propuesto otras que podríamos calificar, desde la 
óptica de la liberación de la mujer y la creación de un mundo más justo 
e igualitario, de positivas y negativas. Entre las positivas se encuentran la 

5 “La masculinidad hegemónica puede definirse como la configuración de una práctica de género 
que encarna la respuesta al problema de la legitimidad del patriarcado aceptada actualmente, la que 
garantiza (o se piensa que garantiza) la posición dominante de los hombres y la subordinación de las 
mujeres” (Traducción propia).

6 En un reciente estudio sobre la reproducción de la clase alta en el Perú, por ejemplo, los autores se-
ñalan el poder y el dinero como “los principales ejes de la masculinidad” (Reátegui et al., 2022, p. 117). 



38Atenea 532
II  Sem. 2025

“masculinidad alternativa”, la “masculinidad inclusiva”, la “masculinidad 
igualitaria,” y, muy recientemente, la “antiprophylactic masculinity” (Ba-
rounis, 2019). Y entre las negativas hallamos la “masculinidad tradicional”, 
la “masculinidad cívica”, la “masculinidad de protesta” y, también desde 
hace no muchos años, la “masculinidad tóxica” (Baldwin, 2020, p. 17; Kim-
mel, 2001, p. 279; Olivarría, 2020, p. 67).

RECEPCIÓN CRÍTICA Y REPASO DE LA OBRA 
DE MARIANA ENRÍQUEZ

De los diez estudios académicos que he consultado sobre esta colección de 
cuentos en particular y sobre su obra en general, ninguno se detiene en la 
representación del personaje hombre, aunque tanto el de Lorena Amaro 
(2019) como el de Olivia Vázquez-Medina (2021) hacen veladas alusiones 
a la postura feminista presente en algunos cuentos. La primera presta es-
pecial atención a la imagen que -a través de entrevistas y artículos perio-
dísticos- Enríquez ha creado sobre sí misma, y a cuál ha sido la reacción 
de los medios culturales argentinos, circunscribiendo su obra a un tipo 
de literatura weird y queer donde “la extrañeza y lo monstruoso” (Amaro, 
2019, p. 809) sobresalen como rasgos esenciales. La segunda, desde la teoría 
del afecto, señala el miedo y el terror, aunque también lo que llama “ugly 
feelings” (Vázquez-Medina, 2021, p. 290), como las principales emociones 
que produce en los lectores y lectoras la narrativa de Enríquez. Fernanda 
Bustamante (2019), por su parte, adscribiendo la obra de la argentina al 
género fantástico y particularmente al “horror fantástico” (p. 34), examina 
la presencia de lo que califica como “horrorismo político” (p. 34) en Las 
cosas que perdimos en el fuego. Carmen Álvarez Lobato (2022) prefiere la 
categoría estética de lo grotesco para analizar los cuentos de esta colección. 
Tomando en consideración varias teorías de lo fantástico, y específicamen-
te en relación a “Las cosas que perdimos en el fuego”, Ixchel Marcos (2023) 
sitúa la ficción de Enríquez dentro de los parámetros de la literatura de lo 
insólito. Para Erica Durante (2023), finalmente, la obra de Enríquez se ad-
hiere a una “poética del horror” (p. 261) donde destaca, principalmente, lo 
“unheimlich” (pp. 256-257). 

Si consideramos las estrategias estéticas de Enríquez, podríamos decir 
que el llamado terror gótico latinoamericano en el cual suele colocarse su 
obra incluye casi todos los elementos que acabo de mencionar: la extrañe-
za, lo monstruoso, el horror fantástico, el miedo, y lo unheimlich. Lo que 



Atenea 532
II  Sem. 202539

distingue su obra, empero –y también la de escritoras como Mónica Oje-
da, sus compatriotas Gabriela Cabezón Cámara y Dolores Reyes, Fernanda 
Melchor y Liliana Colanzi, entre otras– es que estos elementos se manifies-
tan en la realidad política y social de América Latina. 

En Bajar es lo peor (1995), su primera novela, se mezclan los ugly feelings 
y el miedo, con lo que Anthony Fonseca y June Pulliam (2003) denominan 
“horror psicológico” (p. 10). A lo largo de toda la novela Narvales es per-
seguido por entes llamados “Ella” y “Ellos” que lo someten sexualmente y 
a los cuales teme. Sin embargo, no queda claro en la diégesis si acaso estas 
figuras son reales o no, pues Narval está casi siempre drogado. Por otra par-
te, Facundo, de quien Narval y otros personajes están enamorados, es des-
crito como una figura diabólica. Cómo desaparecer completamente (2004), 
la segunda novela de Enríquez, es quizá la que menos calza con la estética 
literaria que caracteriza su ficción. No obstante, se hacen presentes aquí con 
fuerza dos temas que la autora abordará en textos posteriores: los miedos, 
la ansiedad y las dudas que embargan a Matías producto de las múltiples 
violaciones del padre cuando era niño, y el entorno de pobreza y precarie-
dad en el que viven los personajes. En Éste es el mar (2017), hasta cierto 
punto el reverso de Cómo desaparecer completamente, Enríquez critica la 
subcultura de los “fans” y las “celebrities” mediante el uso de lo fantástico 
y a través de figuras como “las Luminosas”, “el Enjambre” y “las Imago”. De 
todas las novelas que la autora ha publicado hasta la fecha, Nuestra parte 
de noche (2019) es sin duda la que más encarna el horrorismo político y lo 
monstruoso. Por medio de estas dos categorías se critica no solo el pasado 
dictatorial reciente de la Argentina sino también el colonialismo y las cam-
pañas militares contra los indígenas.  

El corazón del planteamiento estético de Enríquez se encuentra princi-
palmente en sus tres colecciones de cuentos. Por medio del horror psico-
lógico y el terror, en varios cuentos se aborda el tema de la violación y el 
trauma: “El mirador”, “Dónde está el corazón”, “Los pájaros en la noche” 
y, sobre todo “La desgracia en la cara”. El horrorismo político y el terror 
sirven también para indagar sobre la desaparición de personas y los cen-
tros de tortura: “Cuando hablábamos con los muertos” y “Los himnos de 
las hienas”. Finalmente, a través del miedo, lo unheimlich y lo monstruoso, 
Enríquez tematiza el abandono del Estado, sobre todo en sitios periféricos y 
pueblos lejanos, y la condición miserable en la que viven los habitantes de la 
urbe: “Chicos que faltan”, “Mis muertos tristes”, “Cementerio de heladeras”, 
“Un artista local” y “Ojos negros”. De una u otra forma, lo monstruoso, el 
terror, los ugly feelings, el horror psicológico y, en general, la poética del 



40Atenea 532
II  Sem. 2025

horror, se hallan presentes también en Las cosas las cosas que perdimos en el 
fuego. El tema que nos convoca en este estudio, empero, es la interrogación 
sobre la masculinidad en el texto.

LAS COSAS QUE PERDIMOS EN EL FUEGO 

Las cosas que perdimos en el fuego contiene doce cuentos. De estos, siete es-
tán narrados, siguiendo a Gérard Genette (1980), por una narradora intra-
diegética-homodiegética, es decir, una narradora que cuenta una historia 
en la cual ella misma es personaje. Como se verá, el personaje hombre apa-
rece representado bastante negativamente en estos cuentos. Si pensamos 
en los tipos de masculinidad que mencioné arriba, ninguno de ellos calza 
exactamente con el comportamiento de los hombres en esta colección. Esto 
me hace pensar que quizá, en un contexto más amplio, habría que teorizar 
una nueva clase de masculinidad producto de la representación del hombre 
que realizan exclusivamente las artistas mujeres en sus distintos artefactos 
culturales, como es el caso de esta narrativa. Por otro lado, como nos re-
cuerda Viveros (2020), la masculinidad no es una esencia sino una relación. 
Desde ese punto de vista, entonces, habría que centrar la atención en los 
diversos tipos de relaciones, y acciones, agregaría yo, que los personajes 
masculinos tienen, sobre todo, con las mujeres. 

A continuación, antes de analizar los tres cuentos, veamos cómo apa-
recen representados los hombres en los otros cuentos de esta colección. 
En “El chico sucio”, Lala, la amiga travesti de la narradora, representa el 
tipo de masculinidad subordinada no solo porque, desde chica, quiso ser 
mujer, sino porque también consuela tiernamente a la narradora cuando 
se descubre el asesinato del chico. En los cuentos “La hostería” y “Fin de 
curso”, el hombre figura como amenaza. En “Los años intoxicados”, el padre 
de Andrea es un borracho que se mete en su pieza; ella y sus amigas juran 
que “nunca” tendrían “novios” (Enríquez, 2016, p. 52). En el cuento “La 
casa de Adela”, aunque el hermano de Adela tiene mayor libertad que ella, 
ella es más valiente que él. “Pablito clavó un clavito” cuenta la historia de 
un asesino. En “Nada de carne sobre nosotras”, la narradora describe a su 
novio como a un hombre “gordo” y “perezoso” (p. 126) que espera que le 
sirvan la comida, aunque ella gana más dinero que él. “Bajo el agua negra” 
presenta a una mujer fuerte, un chofer asustado y un cura que se suicida. 
Finalmente, el cuento “Verde rojo anaranjado” se focaliza en un chico que 



Atenea 532
II  Sem. 202541

lleva dos años sin salir de su cuarto y cuyo único contacto con el exterior se 
produce a través del internet.

“TELA DE ARAÑA”: LA MASCULINIDAD COMO PREPOTENCIA 
Y COBARDÍA

De los doce cuentos de Las cosas que perdimos en el fuego, “Tela de araña”, 
“El patio del vecino” y “Las cosas que perdimos en el fuego” son los más 
emblemáticos de la imagen del hombre que desea mostrar Enríquez. Eso 
sí, al igual que ocurre con los otros cuentos, resulta difícil definir el tipo de 
masculinidad de los personajes masculinos. Empecemos con el primero: 
este gira alrededor de un viaje que la narradora y su marido hacen a Asun-
ción en compañía de Natalia, prima de esta y una suerte de “mediadora de 
lo sobrenatural que evoca a la sibila clásica”, según Carlos Yushimito del 
Valle (2023, p. 136). Uno de los aspectos que más se destaca en la diégesis, 
es la visión profundamente negativa que tiene la narradora de Juan Martín, 
su marido, a quien representa como una pesada carga de la cual anhela 
desprenderse lo más pronto posible. Este, por su parte, no solo no se cansa 
de criticar lo que juzga como el retraso de la provincia en comparación con 
la capital, sino que también insiste en su superioridad moral aun cuando, al 
final de la historia, se muestra cobarde y asustadizo. 

A fin de precisar cómo se construye la masculinidad en “Tela de araña,” 
resulta necesario prestar atención al comportamiento que Juan Martín tie-
ne con su esposa y a las reacciones y comentarios de este durante el viaje. 
Aunque, para buscar una explicación del proceder machista de su marido, 
la narradora se culpa a sí misma diciendo que era una “inútil” que “no sabía 
qué hacer ni de qué trabajar” (Enríquez, 2016, p. 105) –si bien admitiendo 
que este la “irritaba,” la “aburría” y le “repugnaba” (p. 94)– queda bastante 
claro en el transcurso del relato que Juan Martín muestra una conducta 
hostil y agresiva que está asociada a las masculinidades negativas. Esta con-
ducta no tiene que ver con la violencia física, como pudiera pensarse, de 
hecho, la voz narrativa señala que su marido “no era violento” ni “celoso” 
(p. 94). Aquí la masculinidad tiene que ver, sobre todo, con una falta de 
sensibilidad y con prepotencia. Esta última se explica, en parte, por el he-
cho de que Juan Martín viene de Buenos Aires y menosprecia la provincia. 
Sin embargo, su actitud refleja también la típica masculinidad tradicional 
en la que algunos hombres no solo creen tener siempre la razón, sino que 



42Atenea 532
II  Sem. 2025

buscan ejercer un cierto control sobre su entorno. No sorprende, así, que, 
para Yushimito del Valle (2023), este “antihéroe” (p. 134) encarne un “‘régi-
men falo-logocéntrico de significación y representación’” (p. 136).

En un momento de la diégesis, al darse cuenta de que su esposa tiene 
los ojos rojos porque ha estado llorando, a Juan Martín no se le ocurre pre-
guntarle por qué ha estado llorando, sino que inmediatamente la reprende 
por hacerlo. Le dice, además, que tienen que regresar urgentemente a Bue-
nos Aires. Cuando Natalia le pregunta por qué, este sugiere que no se po-
día comparar la atención médica que recibiría en Corrientes, donde están, 
con el cuidado que recibiría en la capital: “No podés comparar” (Enríquez, 
2016, p. 96), le dice. Más tarde, una vez que han llegado a Asunción y espe-
cíficamente al mercado de la ciudad donde Natalia compra productos para 
vender luego en Corrientes, Juan Martín critica la pobreza y suciedad del 
lugar: “qué país de mierda por favor” (p. 102), señala. En este caso, claro, se 
trata de un fuerte sentimiento nacionalista. En su representación de la mas-
culinidad en “Tela de araña”, sin embargo, Enríquez también busca mostrar 
ciertas actitudes y conductas que hoy calificaríamos de microagresiones, las 
que tienen un fuerte impacto en las relaciones entre las personas tanto en el 
espacio doméstico como en el espacio laboral. Si bien estas suelen ser suti-
les y, en algunos casos, involuntarias, aquí son directas e incluso agresivas. 
En dos ocasiones, en efecto, el marido de la narradora hace comentarios 
sexistas cuyo propósito es probar no solo que él es una mejor persona, sino 
que es más capaz que ella y Natalia. En la primera, Juan Martín las acusa de 
cobardes (p. 104); en la segunda, culpa a Natalia de no haberle echado agua 
al radiador (p. 106). 

Lo interesante, no obstante, es que si, por un lado, este se muestra aser-
tivo y seguro, por otro manifiesta una actitud pusilánime que no se condice 
con su valor aparente. Por ejemplo, al llegar a la casa de la tía de la narrado-
ra, lanza un grito cuando una araña le roza la pierna (p. 94); siente miedo, 
asimismo, cuando una víbora cruza de un lado al otro de la carretera (p. 
105). Hasta cierto punto, esta reacción medrosa guarda relación con el sim-
ple hecho de que, espacialmente, Juan Martín se halla fuera de lugar, en un 
espacio que no es el suyo y que desconoce por completo. Representante de 
la ciudad capital, y por ende de la racionalidad, el orden, el conocimiento y 
las leyes, se ve enfrentado a la naturaleza salvaje y a un modus operandi que 
no coincide con el suyo. No es sorprendente, por lo tanto, que, según la voz 
narrativa, Juan Martín desprecie a su prima Natalia porque esta “tiraba las 
cartas, sabía de remedios caseros y, sobre todo, se comunicaba con los espí-
ritus” (p. 95). Tampoco resulta sorprendente que apenas llegaron al merca-



Atenea 532
II  Sem. 202543

do, este haya dicho “en voz bien alta” (p. 100), que todos los productos eran 
contrabando. Este comportamiento va más allá de un mero sentimiento de 
desdén ante un ambiente desconocido, ya que está vinculado a la relación 
que Juan Martín tiene con la narradora. Es en el espacio doméstico, efec-
tivamente, donde su masculinidad altanera queda claramente demostrada. 
Esta explica, asimismo, por qué la voz narrativa ofrece una visión tan nega-
tiva de su marido, llegando a decir incluso: “Ya no lo quería, tampoco me 
atraía” (p. 101). Es específicamente en un diálogo que la narradora sostiene 
con su tía que se revela el verdadero tipo de masculinidad de Juan Martín: 
“me corregía constantemente” (p. 98), le dice, explayándose inmediatamen-
te después sobre las distintas formas de ejercer control que su marido tenía. 

En “Tela de araña” estas formas de ejercer control en el espacio domés-
tico no se corresponden directamente con los rasgos de las principales 
masculinidades mencionadas anteriormente: hegemónica, subordinada, 
marginalizada y cómplice. En el cuento, por ejemplo, no se entrega infor-
mación sobre la clase económica de la cual provienen Juan Martín y la na-
rradora; tampoco se dice si este era exitoso o no en su trabajo. Para apro-
ximarse a la visión del hombre que presenta Enríquez en “Tela de araña” 
debemos enfocarnos en la manera como retrata la narradora a su marido. 
Desde la focalización de la voz narrativa homodiegética, se desprende una 
masculinidad autoritaria y con un alto sentido de superioridad. El término 
clave, en las propias palabras de la narradora, es “corregir”. Y este, a su vez, 
está fuertemente asociado, al menos en este cuento, a controlar y censurar. 
Presentada aquí como autosuficiencia y soberbia principalmente, la mas-
culinidad no admite diálogo ni entendimiento; al mismo tiempo, tampoco 
contribuye al compañerismo entre Juan Martín y su esposa. Como veremos 
a continuación en “El patio del vecino”, la masculinidad también tiene que 
ver con una falta de entendimiento y compañerismo en cierta medida. 

“EL PATIO DEL VECINO”: LA MASCULINIDAD COMO 
INSENSIBILIDAD

Sin duda el cuento que más eficazmente se adhiere a la estética del horror 
fantástico es “El patio del vecino” (Enríquez, 2016), el cual cuenta la histo-
ria de Miguel y Paula, un joven matrimonio que acaba de mudarse a una 
casa en un barrio de Buenos Aires. El suspenso comienza la primera noche, 
cuando a Paula la despiertan fuertes golpes en la puerta, golpes que Miguel 
no escucha. Dos días después, en la madrugada, Paula ve, a los pies de la 



44Atenea 532
II  Sem. 2025

cama, una sombra que, según cree, podría ser un niño pero que, al no tener 
pelo en la cabeza y, sobre todo, una vez que sale corriendo velozmente, 
confunde con su gata Eli. Varios días después, divisa a un chico encadena-
do en el patio del vecino y concluye que seguramente es el mismo que vio 
en su habitación. Convencida de que este es un chico secuestrado que está 
ahí contra su voluntad, decide ingresar a la casa y rescatarlo, pero una vez 
dentro se encuentra con una realidad que la supera. 

En este cuento, estamos ante una voz narrativa extradiegética-hetero-
diegética, es decir que no solo no participa de los hechos que relata, sino 
que, además, se encuentra fuera de ellos. Claramente, en cualquier caso, 
esta se focaliza en Paula y su estado mental. Es justamente a través de la fo-
calización de Paula, en efecto, que las lectoras y los lectores aprenden sobre 
la relación que esta tiene con su marido. Al igual que en “Tela de araña”, 
la relación marital aquí le sirve a Enríquez para examinar una cara de la 
masculinidad que no corresponde necesariamente con las masculinidades 
mencionadas arriba. Concretamente, esta se manifiesta en la actitud que 
muestra Miguel frente al estado anímico de su esposa. En el momento de la 
diégesis, Paula, una trabajadora social, sigue recuperándose de la depresión 
que le había causado el despido de su trabajo en un hogar de tránsito para 
chicos y chicas vulnerables. La habían echado porque, mientras tomaba 
cerveza y escuchaba música con un colega en el hogar, una de las chicas se 
había caído de la cama y se había roto el tobillo y ellos no se habían dado 
cuenta hasta que llegó la supervisora. Después de este hecho, la relación en-
tre Paula y Miguel deja de ser la misma y se empieza a deteriorar, “me tiene 
harta” (p. 134), afirma en algún momento. Fuera de eso, no tiene ninguna 
duda de que Miguel no la perdonaba por lo sucedido y que, según él, “se 
merecía el despido” (p. 146).   

La masculinidad aparece sobre todo como insensibilidad en “El patio 
del vecino”. Aunque al principio de la depresión Miguel trata de ayudar 
a Paula animándola a que vaya al gimnasio y se reúna con sus amigas, su 
actitud cambia totalmente cuando esta decide visitar a un psiquiatra: “tuvo 
un ataque de furia” (p. 135), se lee en el texto. Es más, achaca la decisión de 
su esposa a una falta de confianza en él y está convencido de que los psi-
quiatras son todos unos “chantas” (p. 135). Desde su punto de vista, “todos 
los problemas emocionales se podían mejorar a voluntad” (p. 135; énfasis 
en el original). Así, cada vez que, en el curso de la diégesis, los sentimientos 
depresivos consumen a Paula, su esposo simplemente ignora la gravedad 
de la situación o, incluso peor, la culpa por su incapacidad para superarlos. 
No es de sorprender, por lo tanto, que cuando Paula le cuenta a Miguel que 



Atenea 532
II  Sem. 202545

ha visto un chico encadenado, su primera reacción es tildarla de “loca” (p. 
141), “alucinás” (p. 141), le dice. Una vez, recuerda Paula, cuando estaba 
enferma y el psiquiatra le había pedido a Miguel que la cuidara y estuviera 
atento, este lo había hecho “a regañadientes, como si fuera un deber muy 
pesado, muy difícil” (p. 146). Finalmente, Miguel abandona la casa y la deja 
sola sin siquiera considerar la posibilidad de que lo que le estaba contando 
Paula fuera cierto. La masculinidad, entonces, se manifiesta en “El patio del 
vecino” como una carencia de empatía, pero también como la falta de co-
nocimiento e interés en un trastorno mental tan dañino como es la depre-
sión. Al mismo tiempo, al igual que en “Tela de araña”, esta se presenta no 
solamente como intransigencia y renuencia al diálogo sino asimismo como 
ausencia de solidaridad. En el siguiente cuento, que resume hasta cierto 
punto la visión profundamente negativa de la masculinidad que la autora 
desea presentar7 –tanto por ser el último de la colección como por llevar el 
título de esta– el comportamiento masculino hay que localizarlo dentro de 
los parámetros de la masculinidad de protesta.

“LAS COSAS QUE PERDIMOS EN EL FUEGO”: LA MASCULINIDAD 
COMO AGRESIÓN FÍSICA 

“Las cosas que perdimos en el fuego” (Enríquez, 2016) está dividido en dos 
secciones temáticas: por un lado, la violencia contra el cuerpo de la mujer 
y, por el otro, la respuesta de la mujer frente a esa violencia que no cesa. El 
cuento trata sobre mujeres que empiezan a quemar sus cuerpos como res-
puesta a maridos y compañeros que, producto de los celos y la rabia, que-
man los cuerpos de sus esposas y novias. La violencia aquí se ejerce como 
“respuesta a una violencia aun mayor” (Carosi, 2022, p. 737). Este cuento 
constituye algo así como una venganza contra la violación, el maltrato y la 
violencia masculina. A través de una voz narrativa extradiegética-hetero-
diegética, se cuenta la historia de “la chica del subte”, una joven mujer que 
había sido quemada por su marido y que, para conseguir dinero para sus 
gastos, se subía al metro y contaba su caso. También se narra la historia de 

7 Lo cual no implica, sin embargo, que no haya ninguna representación positiva del hombre en los 
cuentos de esta colección. En “El patio de vecino” (Enríquez, 2016), por ejemplo, Paula recuerda cómo 
su padre cuidó a su madre con fortaleza y aplomo cuando esta estaba perdiendo el juicio por un tumor 
cerebral (pp. 151-152). En el cuento en estudio, la madre de Silvina le dice que su marido fue “un hom-
bre delicioso” (Enríquez, 2016, p. 193) que nunca la hizo sufrir.



46Atenea 532
II  Sem. 2025

Silvina y su madre, quienes, conmovidas por el relato de la chica del subte 
y otras mujeres quemadas, empiezan a organizar hogueras clandestinas de 
mujeres como método preventivo contra potenciales maltratos de sus cón-
yuges o parejas. 

En contraste con “Tela de araña” y “El patio del vecino”, para evaluar 
cómo se representa la masculinidad en este cuento hay que prestar atención 
no a lo que dicen sino a lo que hacen los hombres, y especialmente a lo que 
dicen y cómo reaccionan los personajes femeninos respecto de sus actos. 
El hecho de quemar, dañar irreparablemente y, en algunos casos, eliminar 
el cuerpo de las mujeres –el cuerpo de la mujer es “la primera colonia” (Se-
gato, 2016, p. 155)– constituye sin duda la más extrema consecuencia de la 
masculinidad de protesta, el otro lado de la utopía feminista que, por ejem-
plo, ficcionaliza Gioconda Belli (2013) en su novela El país de las mujeres, 
publicada originalmente en 2010. 

El punto de arranque de la diégesis está marcado por la descripción ví-
vida que se hace del cuerpo de la chica del subte y la reacción que provocan 
los insultos y las risas de un chico que se burla de ella cuando está contando 
su historia. En cuanto a lo primero, la violencia física como atributo esen-
cial de la masculinidad tóxica deja, entre otras, las siguientes huellas en el 
cuerpo de la chica: “boca sin labios y una nariz pésimamente reconstruida; 
le quedaba un solo ojo” (Enríquez, 2016, p. 185); respecto de lo segundo, 
“un puñetazo en la nariz” (p. 187) que la madre de Silvina le propina al 
chico. Después de este hecho, y seguramente con el fin de demostrar que la 
violencia masculina transciende la clase económica, la voz narrativa hace 
mención de dos casos de quema de mujeres. El primero tiene que ver con 
Lucila, una modelo que, según la narradora, es conocida no solo por su 
belleza sino también por su inteligencia y simpatía (p. 188). Cuando esta 
se casa con un famoso jugador de fútbol se hace incluso más conocida. Sin 
embargo, es en el instante en que sacan su cuerpo quemado en una ambu-
lancia que Lucila salta a la fama. Pese a que en el cuento no se dice qué es lo 
que pudo haber llevado a su marido a derramarle alcohol y luego prenderle 
fuego al cuerpo después de una pelea, sí se sugiere que a Lucila le empezó a 
ir mejor que a él económicamente. Esto podría sugerir que Mario Ponte, el 
marido, estaba celoso del éxito de su esposa y que los celos se transforma-
ron en el rencor que caracteriza a la masculinidad de protesta ante los éxi-
tos de la mujer y el cual puede desembocar en la violencia física. Lo mismo 
que ocurre con el marido de la chica del subte, Ponte le dice a la policía que 
fue su esposa la que se prendió fuego. Al avanzar la narración, empiezan a 
aumentar considerablemente las quemas de mujeres a manos de sus pare-



Atenea 532
II  Sem. 202547

jas: “Hombres quemaban a sus novias, esposas, amantes, por todo el país” 
(p. 189). El punto de inflexión, empero, está marcado por el asesinato de 
Lorena Pérez y su hija: “El padre, antes de suicidarse, les había pegado fue-
go a madre e hija con el ya clásico método de la botella de alcohol” (p. 190). 

¿Por qué referirse a este hecho como un punto de inflexión? Principal-
mente porque, tras este brutal acto, emerge lo que Michael Maffesoli (1996) 
denomina una “comunidad emocional”, donde lo que aglutina a sus miem-
bros no son las obligaciones ni las responsabilidades, sino los sentimientos 
y las emociones, específicamente los de las mujeres, en este caso. No es de 
sorprender, así, que una de las primeras en visitar a Lorena Pérez y su hija 
en el hospital sea la chica del subte. A esta se suman, gradualmente, mujeres 
que no han sido quemadas y a quienes aprovecha de contarles su propia 
historia. Surge de este modo en el cuento no solo una toma de conciencia y 
discurso en torno a los feminicidios cometidos por maridos y parejas sino, 
asimismo, un plan de acción para detener la violencia masculina: la quema 
del propio cuerpo como modo de prevención. Esta extrema decisión de 
parte de las mujeres ha sido vista de tres formas. Vanessa Rodríguez de la 
Vega (2018), por ejemplo, concibe el acto de quemarse el cuerpo voluntaria-
mente como una manera de resistir el patriarcado que empodera a la mu-
jer; desde su punto de vista, en este acto que hace recordar “una ceremonia 
de brujería” (p. 156), el fuego juega “un rol purificador” (pp. 156-157) que 
le otorga una nueva identidad a la mujer y que la libera del canon de belleza 
masculino. Laura Sánchez (2019), por el contrario, entiende la decisión de 
las mujeres de quemar sus cuerpos no solo como “una ilusión” (párrafo 4), 
sino también como “una libertad falsa” (párrafo 12). Puesto que la suya 
constituye una reacción ante la violencia masculina más que una decisión 
de trascenderse a sí mismas, en este “ritual de iniciación” (párrafo 2) las 
mujeres siguen siendo prisioneras del sistema que las oprime. Eun-Kyung 
Choi (2023), por su parte, concibe a las mujeres del texto como “heroínas 
trágicas” (p. 337) que practican una suerte de “desobediencia dentro de la 
disciplina de civilidad: ‘sly civility’” (p. 332), algo así como “civilidad astuta”.    

Una vez que comienzan las hogueras aparece un discurso en torno a 
la resolución de las mujeres. La característica principal de este es la total 
incredulidad tanto del público en general como de los medios de informa-
ción en particular: “cuando de verdad las mujeres empezaron a quemarse, 
nadie les creyó” (Enríquez, 2016, p. 189). Esta incredulidad continúa inclu-
so cuando las hogueras crecen considerablemente en número (p. 192). Al 
mismo tiempo, hay intentos de darle una explicación al fenómeno. Entre 
aquellos y aquellas que estudian la violencia de género, por ejemplo, se cree 



48Atenea 532
II  Sem. 2025

que el aumento de mujeres quemadas tiene que ver con un “contagio” (p. 
189). Hay otros y otras, en cambio, a quienes les resulta inconcebible que 
las mujeres se quemen voluntariamente; actos de este tipo contra el cuerpo 
son simplemente imposibles en un país como Argentina (p. 191), piensan. 
Paradójicamente, es solo cuando el cuerpo quemado cobra un “sentido pú-
blico” que se hace posible “la desestabilización de las formas de control 
sobre lo femenino” (Carosi, 2022, p. 739).  

Ante estas reacciones y de modo paralelo, empieza a producirse una 
suerte de sistematización de las quemas, y, al final de la diégesis, el deseo de 
que estas se conviertan en la defensa de la mujer contra la violencia mascu-
lina de la que son víctimas. Sea “una ilusión” o “una libertad falsa”, al decir 
de Sánchez, es la chica del subte misma quien augura una “belleza nueva” 
(Enríquez, 2016, p. 190), producto justamente de las quemas producidas 
por los hombres. Eventualmente, nace el grupo de “las Mujeres Ardientes” 
(p. 191), mujeres que queman sus propios cuerpos ante la posibilidad que 
pudieran hacerlo sus maridos o compañeros. Nora Domínguez (2018) se 
refiere a estas como “grupo combativo” que paulatinamente crea “un clima 
de asamblea femenina” (pp. 36-37). En la narración queda claro que esta 
acción radical de las mujeres se inscribe en una larga tradición histórica 
del maltrato de los hombres contra las mujeres: “Las quemas las hacen los 
hombres, chiquita. Siempre nos quemaron” (Enríquez, 2016, p. 192) “… nos 
quemaron durante cuatro siglos” (p. 196), le dice a Silvina María Helena, 
amiga de su madre. En el proceso de sistematización de las quemas, Silvina 
decide filmar una de las hogueras y subirla a internet. Asimismo, se crean 
centros clandestinos cuyo propósito es albergar a las mujeres quemadas 
para que estas puedan sanarse. En la medida en que va aumentando la cifra 
de mujeres que se queman, empieza a aumentar la vigilancia de la policía: 
“Muchas mujeres trataban de no estar solas en público para no ser molesta-
das por la policía” (p. 195). Llega inclusive un momento hacia el final de la 
narración en que las mujeres quemadas, sintiéndose cómodas y liberadas, 
salen a la calle y se muestran abiertamente en público (pp. 195-196).  

Es justo en este instante cuando, sin que quede muy claro quién ha-
bla, si la voz narrativa o las mujeres quemadas mismas, aparece en el tex-
to la siguiente pregunta: “¿Cuándo llegaría el mundo ideal de hombres y 
monstruas?” (p. 196). El deseo que se esconde detrás de esta pregunta y 
el comentario de la chica del subte en lo tocante al advenimiento de una 
“nueva belleza,” o “no belleza” (p. 84), al decir de Marcos (2023), nos obliga 
a preguntarnos sobre la viabilidad de la quema del cuerpo femenino como 
respuesta a la masculinidad tóxica. Es cierto que estamos en el mundo de 



Atenea 532
II  Sem. 202549

la ficción y que el rol de la literatura no consiste en ofrecer soluciones con-
cretas a los problemas de la vida real. Sin embargo, precisamente porque 
hay hombres que hoy, en la vida real, siguen quemando el cuerpo de sus 
cónyuges y compañeras, como sucedió recientemente en España (“Dete-
nido un hombre”), o bien vecinos u otras personas que también recurren 
a este método para castigar a la mujer, como en México (“Indignación por 
muerte”), este cuento presenta una oportunidad única para reflexionar so-
bre las nefastas consecuencias de la violencia machista. Simbólicamente, 
sí, podría verse el fuego de las hogueras como un elemento que purifica 
a la mujer, como quiere Rodríguez de la Vega (2018). Pero, como arguye 
Sánchez (2019), en última instancia, la quema del propio cuerpo constituye 
una “ilusión”, puesto que es una reacción frente a la violencia masculina que 
termina lesionando irreparablemente a la mujer misma. En este escenario, 
además, la masculinidad tóxica sale indemne. Erigir lo monstruoso como 
bello resulta, en el mejor de los casos, idealista, y en el peor, absurdo. No 
se puede combatir la mutilación del cuerpo por parte del hombre con la 
automutilación. Más bien, la solución estaría en establecer leyes que casti-
guen fuertemente la violencia física contra la mujer. El valor de la propuesta 
de Enríquez en “Las cosas que perdimos en el fuego” consiste en llamar la 
atención sobre el hecho de que, aun cuando el hombre no cuenta ya con el 
poder omnipresente de antaño, y, en los últimos años en particular, se ha 
visto obligado a compartirlo con más y más mujeres, la masculinidad tóxi-
ca sigue representando un peligro para la mujer, sea a través de la quema de 
su cuerpo en particular o por medio de otros métodos violentos en general.

CONCLUSIÓN

Teniendo en consideración que la masculinidad en Las cosas que perdimos 
en el fuego se manifiesta a través de comportamientos masculinos autori-
tarios e insensibles y que, en el cuento homónimo, desemboca incluso en 
la agresión física contra el cuerpo de la mujer, sería fácil concluir que la 
representación del personaje hombre que ofrece Enríquez no difiere dema-
siado de la realidad. No obstante, como hemos visto en este estudio, y como 
sugiere el último cuento de la colección en concreto, Enríquez muestra que 
hay ciertos aspectos de la conducta del hombre que no necesariamente se 
ajustan a las definiciones más conocidas de la masculinidad hasta ahora 
elaboradas. La imagen del hombre en tanto personaje que presentan los 
tres cuentos analizados aquí es claramente negativa. Empero, los atributos 



50Atenea 532
II  Sem. 2025

de la masculinidad hegemónica, por ejemplo, o bien aquellos de la mascu-
linidad marginalizada, no se perciben explícitamente en las acciones de los 
personajes masculinos de los textos. De ahí que sea necesario, sobre todo 
si la masculinidad se construye en relación, atender a la actuación de los 
hombres en sus relaciones con las mujeres en particular. En “Tela de araña”, 
Juan Martín hace una demostración de su masculinidad tanto a través de 
microagresiones como por medio de un comportamiento prepotente, auto-
ritario, agresivo y etnocéntrico, aun cuando no es un personaje valiente, ca-
racterística que, en el estereotipo de la masculinidad tradicional o cívica, al 
menos, distingue al hombre de la mujer. En “El patio del vecino”, el carácter 
insensible y escasamente empático de Miguel impide que se haga cargo del 
cuidado de su esposa Paula. En “Las cosas que perdimos en el fuego” es jus-
tamente el lado más oscuro de la masculinidad tóxica el que lleva a la mujer 
al más extremo acto feminista: el daño al propio cuerpo como arma contra 
la violencia masculina. Aunque parezca paradójico, Enríquez propone una 
masculinidad positiva en estos cuentos. La condena del actuar del persona-
je hombre sirve implícitamente para sugerir un nuevo modus operandi en 
las relaciones heterosexuales. En el contexto de “Tela de araña” y “El patio 
de vecino”, se trata de una masculinidad que tiene como pilar central el 
compañerismo, el diálogo, la comprensión y el respeto mutuo. “Las cosas 
que perdimos en el fuego”, más abiertamente político que estos dos cuentos, 
representa una tajante condena del femicidio. En los tres, sin embargo, la 
autora argentina llama a la construcción de una masculinidad otra.

REFERENCIAS 

Amaro, L. (2019). La dificultad de llamarse ‘autora’: Mariana Enríquez o la escri-
tora weird. Revista iberoamericana, 268, 795-812. https://doi.org/10.5195/
reviberoamer.2019.7808

Álvarez Lobato, C. (2022). Una Mirada a la infancia: el espanto social en Las 
cosas que perdimos en el fuego, de Mariana Enríquez. Escritos, 30(64), 
60-76. http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid
=S0120-12632022000100060

Baldwin, C. (2020). Anxious Men: Masculinity in American Fiction of the Mid-
twentieth-century. Edinburgh University Press.

Barounis, C. (2019). Vulnerable Constitutions. Queerness, Disability, and the 
Remaking of American Manhood. Temple U P.

Belli, G. (2013). El país de las mujeres. Vintage español.
Breu, C. (2022). Rethinking Masculinities Studies. American Literary History, 



Atenea 532
II  Sem. 202551

34(2), 586-595. https://academic.oup.com/alh/article/34/2/586/6588238?lo
gin=true

Brittan, A. (2001). Masculinities and Masculinism. En Stephen M. Whitehead 
y Frank J. Barrett (eds.), The Masculinities Reader (pp. 51-55). Polity.

Bustamante Escalona, F. (2019). Cuerpos que aparecen, ‘cuerpos-escrache’: de 
la posmemoria al trauma y el horror en relatos de Mariana Enríquez. Taller 
de letras, 64, 31-45. https://tallerdeletras.letras.uc.cl/index.php/TL/article/
view/3822/3604

Butler, J. (1990). Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity. 
Routledge.

Carosi, M. (2022). Incendiar el contrato sexual: narrativas de inmolación, co-
munidad y cuidados radicales en la literatura argentina. Revista Iberoame-
ricana, 280, 733-746. https://www.liverpooluniversitypress.co.uk/doi/
pdf/10.5195/reviberoamer.2022.8230  

Choi, E. K. (2023). (Otras) lecturas feministas sobre Las cosas que perdimos en 
el fuego de Mariana Enríquez. Bulletin of Hispanic Studies, 100(3), 329-339. 
https://doi.org/10.3828/bhs.2023.22 

Connell, R. (2005). Masculinities. University of California Press.
Connell, R. (2020). Veinte años después: masculinidades hegemónicas y el 

sur global. En S. Madrid, T. Valdés, y R. Celedón (eds.), Masculinidades 
en América Latina. Veinte años de estudios y políticas para la igualdad de 
género (pp. 37-58). https://creaequidad.cl/images/Publicaciones/LibroMas-
culinidades.pdf

de Beauvoir, S. (1949). Le deuxième sex. Gallimard.
Detenido un hombre. (2023). El país, 23 de octubre de 2023. https://elpais.

com/sociedad/2023-10-23/detenido-un-hombre-por-intentar-quemar-a-
su-pareja-y-su-hija-en-su-casa-en-estepona-en-malaga.html

Doherty, C. (7 de julio de 2023). A Feminist Style. Sidecar. The New Left Review. 
https://newleftreview.org/sidecar/posts/a-feminist-style?pc=1522

Domínguez, N. (2018). Entre lo singular y lo colectivo. CELEHIS, 36, 35-45. 
https://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/celehis/article/view/3105/3017 

Durante, E. (2023). Escalofríos feministas: escritoras del horror latinoamerica-
no (Mariana Enríquez, Mónica Ojeda, Fernanda Melchor y Dolores Reyes). 
Revista Iberoamericana, 89 (282-283), 255-274. https://doi.org/10.3828/re-
vista.2023.89.282-283.255

Enríquez, M. (1995). Bajar es lo peor. Buenos Aires: Galerna.
Enríquez, M. (2004). Cómo desaparecer completamente. Emecé Cruz del Sur. 
Enríquez, M. (2017). Éste es el mar. Buenos Aires: Penguin Random house.
Enríquez, M. (2016). Las cosas que perdimos en el fuego. Vintage español.
Enríquez, M. (2019). Nuestra parte de noche. Barcelona: Anagrama. 
Fonseca, A. y Pulliam, J. (2003). Hooked on Horror. A Guide to Reading Interests 

in Horror Fiction. Libraries Unlimited.
Genette, G. (1980). Narrative Discourse. An Essay in Method. (Trad. Jane E. 

Lewin). Cornell University Press. 



52Atenea 532
II  Sem. 2025

Gutterman, D. (2001). Postmodernism and the Interrogation of Masculinity. 
En Stephen M. Whitehead y Frank J. Barrett (eds.), The Masculinities Rea-
der (pp. 56-71). Polity.

Indignación. (2022). Diario las Américas, 26 de julio de 2022. Diario Las Amé-
ricas. https://www.diariolasamericas.com/america-latina/indignacion-
muerte-mujeres-quemadas-mexico-n4253762 

Kimmel, M. (2001). Masculinity as Homophia: Fear, Shame, and Silence in 
the Construction of Gender Identity. En Stephen M. Whitehead y Frank J. 
Barrett (eds.), The Masculinities Reader (pp. 266-287). Polity.

Maffesoli, M. (1996). The Time of the Tribes: The Decline of Individualism in 
Mass Society. Sage.

Marcos, I. (2023). Los límites de lo fantástico en Las cosas que perdimos en el 
fuego, de Mariana Enríquez. Cuadernos de ALEPH, 16, 77-96. https://dial-
net.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9243612 

Departamento de Justicia de EE.UU. 17 de febrero de 2023. Montana Man Con-
victed of Federal Hate Crime and Firearms Charges for Shooting Intended 
to Rid Community of the Lesbian and Gay Members. https://www.justice.
gov/opa/pr/montana-man-convicted-federal-hate-crimes-and-firearms-
charges-shooting-intended-rid

Muñoz, H. (2020). La importancia de los estudios de género como soporte al 
desarrollo de los estudios de masculinidades y el surgimiento de los estu-
dios de masculinidad. En S. Madrid, T. Valdés, y R. Celedón (eds.), Mas-
culinidades en América Latina. Veinte años de estudios y políticas para la 
igualdad de género (pp. 85-108). https://creaequidad.cl/images/Publicacio-
nes/LibroMasculinidades.pdf

Olavarría, J. (2020). Algunas reflexiones sobre los avances y pendientes en los 
estudios de hombres y masculinidades en América Latina en las últimas 
dos décadas. En S. Madrid, T. Valdés, y R. Celedón (eds.), Masculinidades 
en América Latina. Veinte años de estudios y políticas para la igualdad de 
género (pp. 59-84). https://creaequidad.cl/images/Publicaciones/LibroMas-
culinidades.pdf

Puig, M. (1987). El beso de la mujer araña. Seix Barral. 
Reátegui, L., Á. Grompone Velásquez y M. Rentería. (2022). ¿De qué colegio 

eres? La reproducción de la clase alta en el Perú. Instituto de estudios pe-
ruanos.

Rodríguez de la Vega, V. (2018). Desafiando al patriarcado a través del fuego: 
el empoderamiento de las mujeres en Las cosas que perdimos en el fuego, de 
Mariana Enríquez. Transmodernity (Spring), 144-160. https://escholarship.
org/uc/item/2mx6c3s1

Rooney, E. (ed.). (2006). The Cambridge Companion to Feminist Literary 
Theory. Cambridge University Press. 

Sánchez, L. (2019). Resistencia y libertad: Una lectura de ‘Las cosas que perdi-
mos en el fuego’ de Mariana Enríquez desde las perspectivas de Foucault y 



Atenea 532
II  Sem. 202553

de Beauvoir. Acta literaria, 59. https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_
arttext&pid=S0717-68482019000200107

Segato, R. (2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de sueños. 
The Male College Crisis in not just in Enrollment, but Completion (8 de oc-

tubre de 2021). https://www.brookings.edu/articles/the-male-college-cri-
sis-is-not-just-in-enrollment-but-completion/#:~:text=Over%201.1%20
million%20women%20received,master’s%20degree%2C%20relative%20
to%20women.

Vázquez-Medina, O. (2021). Ugly Feelings in Mariana Enriquez’s Short Fic-
tion. Bulletin of Spanish Studies, 98 (2), 289-317. https://www.tandfonline.
com/doi/full/10.1080/14753820.2021.1891647

Viveros, M. (2020). Los colores de la masculinidad. Experiencias de inter-
seccionalidad en nuestra América. En S. Madrid, T. Valdés, y R. Celedón 
(eds.), Masculinidades en América Latina. Veinte años de estudios y políticas 
para la igualdad (pp. 135-54). https://creaequidad.cl/images/Publicacio-
nes/LibroMasculinidades.pdf

What’s behind the Growing Gap between Men and Women in College Com-
pletion? (8 de noviembre de 2021). https://www.pewresearch.org/short-
reads/2021/11/08/whats-behind-the-growing-gap-between-men-and-wo-
men-in-college-completion/

Whitehead, S. y Barrett, F. J. (2001). The Sociology of Masculinity. En S. White-
head, y F. J. Barrett (eds.), The Masculinities Reader (pp. 1-26). Polity.

Yushimito del Valle, C. (2023). Aracne en las orillas. Espacio marginal, simbo-
logía matrística y comunalidad weird en “Tela de araña” de Mariana Enrí-
quez. Brumal. Revista De investigación Sobre Lo Fantástico, 11(2), 123–143. 
https://doi.org/10.5565/rev/brumal.902




