
La permanente 

actualidad de 

José Ortega y Gasset

Este año se cumple el centenario del nacimiento del pensador español José 

Ortega y Gasset (Madrid, 1883- 1983). A pesar de que han transcurrido 28 
años desde su fallecimiento en 1955, todavía la crítica especializada difiere 
en la consideración de este gran autor. ¿Era Ortega un filósofo'' ¿Un 
ensayista? ¿Un político?

Parece fuera de duda que Ortega y Gasset fue —valorada su obra 
globalmente— un intelectual de primer orden, que poseyó la difícil cuali­
dad de saber tratar con profundidad y precisión cualquier género que 
abordase, desde la filosofía pura a la crítica artística, pasando por el estudio 
de la historia y del acontecer político diario.

Precisamente por lo variado de su pensamiento, su obra no se adscribe a 
una tendencia concreta ni a una escuela determinada. Ortega es un europeís- 
ta, que introduce y divulga en España lo más importante de la cultura 
occidental de sus días; y es un liberal, que se opone a todo tipo de 
dogmatismo. Por esto, su obra —aunque resultado de los convulsionados 
sucesos de su tiempo— goza de permanente actualidad y no ha dejado de 
impresionar la capacidad intelectual de tres generaciones de españoles y de 
hispanoamericanos.

La enorme producción orteguiana se sitúa literariamente dentro del 
grupo que los críticos han circunscrito en torno a 1910. Sus componentes 
tienen sus orígenes intelectuales en los escritos de la Generación del 98 y en 
los modernistas, aunque no tardarán en alejarse de unos y otros para 
configurar su propia personalidad artística. Emplean la prosa como casi 
único elemento expresivo. Con ellos, el ensayo alcanza en España sus cotas

205

https://doi.org/10.29393/At447-16PAJM10016



más altas de brillantez, originalidad y rigor, sólo comparables a las logradas 
por Miguel de Unamuno, el otro gran pensador español de la época.

Junto a Ortega, otros representantes de esta generación de prolíficos 
pensadores que investigaron en torno a los más diversos aspectos de la 
cultura, son Eugenio D’Ors, Ramón Pérez de Ayala, Salvador de Madariaga 
y Gregorio Marañón.

Característica destacada de la obra de Ortega es su vigencia, su actuali­
dad constante. En ningún momento sus escritos han perdido interés ni han 
dejado de ser estudiados. Aun quienes no continuaron las directrices de su 
pensamiento no ocultan su deuda intelectual con Ortega. Así lo reconoce el 
catedrático de Etica José Luis L. Aranguren y también un filósofo actual de 
la importancia de José Ferrater Mora, que no dudaba en escribir estos días: 
"Lo interesante, lo fascinante, casi lo intrigante en Ortega es que siempre 
vuelve (...). Su filosofía aparece y desaparece, viviente y desafiante, para 
todo el pensamiento contemporáneo”.

EL FILOSOFO

José Ortega y Gasset es uno de los grandes filósofos europeos del siglo xx. 
Pero no por eso es autor de una obra perfectamente esquematizada y 
encadenada paso a paso. Ortega no es un Wittgenstein. Su obra filosófica no 
se resume en ningún riguroso tratado, sino que se encuentra dispersa, según 
algunos excesivamente, a lo largo de toda su obra. Ortega es autor, no 
obstante, de libros enteramente filosóficos, como podrían ser "La idea de 
principio en Leibnitz" o "Qué es filosofía" —ambos publicados en 1958—, 
pero también se deben a él multitud de ensayos en los que la filosofía y la 
historia comparten un mismo espacio.

Como tantos otros pensadores, Ortega se impone la tarea filosófica de la 
búsqueda de la verdad. "Pensar es pensar la verdad", dice en "El tema de 

nuestro tiempo" (1923) y, años más tarde, llega a definir la verdad como 
"coincidencia del hombre consigo mismo" ("En torno a Galileo", 1933). 
Verdad y hombre aparecen como algo interrelacionado. No puede haber, 
pues, filosofía sin el hombre. Por tanto, su reflexión se centrará en lo real, en 
lo concreto, en todo aquello que condiciona y hace palpitar al ser humano.

La actitud filosófica de Ortega parte de una afirmación que, sorpren­
dente, realiza ya en su primer libro. Cuando en "Meditaciones de El 
Quijote" (1914) escribe la frase "Yo soy yo y mi circunstancia”, está 
haciendo una nueva interpretación del hombre: la de su dimensión históri­
ca. Con ella el hombre nace y se desarrolla. No puede negarla ni dejar de

206



tenerla presente. La circunstancia vital de cáda uno se nos impone. Es todo 
aquello que no soy yo, pero que forma mi “yo”.

En consecuencia, el hombre no puede ser entendido como un ser 
aislado, sino que, al contrario, está en relación con las cosas y el mundo le es 
inseparable. Así, Ortega llega a la misma conclusión de Dilthey: el hombre 
es historia.

Antes de esto, ha sido necesario que el pensador español, que debe su 
formación filosófica a la escuela de Marburgo, se haya ido desprendiendo del 
neokantismo que recibió en las universidades alemanas, hasta llegar a la 
conclusión de que lo primario no es el pensamiento, es la vida. Pero no por 
esto cae en un irracionalismo. Cree que vida y razón no se excluyen, sino que 
coexisten y se complementan. De esta forma, define su filosofía como 
“filosofía de la razón vital”.

EL HISTORIADOR

Aunque Ortega no fuese, en su sentido estricto, un historiador, su obra está 
repleta de sugestiones e interpretaciones históricas, tanto sobre el pasado 
español como sobre el de otros pueblos.

Antes de plantearse el problema de la España de su tiempo, Ortega y 
Gasset investiga sobre las raíces de esa situación y para ello se remonta al 
estudio de la Edad Media española, en la que observa que falta un fenómeno 
característico europeo y occidental de la importancia del feudalismo. En su 
libro “España invertebrada” (1921), mantiene la interpretación de que la 
ausencia en el país de esta organización política, social y económica supuso 
la inexistencia de núcleos de fuerza que hubieran irradiado en la nación los 
impulsos necesarios para reafirmar su vitalidad.

Sin feudalismo, es decir, sin un fuerte pluralismo sustentado por 
grandes personalidades, España consiguió su unificación y bastó que ésta se 
produjera para que se abriera al mundo como un todo compacto, tomando 
conciencia de la misión histórica que desempeñaba. Tras el esplendor 
político, llega la decadencia y se produce una apatía en el orden interno, que 
Ortega sintetiza diciendo que Castilla se refugia en sí misma y se hace 
“particularista”. Se inicia entonces un mecanismo de desintegración, que 
cree el pensador español que culmina con los intentos de separatismos 
internos que se producen en España durante la década de los años veinte.

Se alcanza así —siguiendo la interpretación de Ortega— una España 
dividida, que carece de vínculos unificadores y de la posibilidad de volver a 
disponer de un proyecto incitante y atractivo capaz de aunar voluntades.

207



Cree que es necesario un proceso de incorporación colectiva y llega a afirmar 
que el Estado ha de fundamentarse en una única voluntad de los grupos que 
lo forman: la de hacer algo en común.

Un tema permanente de Ortega es la indagación histórica. Esta se 
repite a lo largo de su obra, aunque aparentemente no sea la historia lo que 
trata en muchos de sus libros. Conjuga a la perfección historia y presente, 
como puso de relieve Madariaga, para quien en esta capacidad de Ortega por 
“actualizar” el pasado radica la principal diferencia entre éste y Unamuno.

Además entronca, a través de la misma historia, con la filosofía. En este 

sentido, conviene reproducir las palabras escritas por Claudio Sánchez 
Albornoz poco después del fallecimiento del filósofo: “A él le debemos los 
historiadores la acuñación del concepto y del vocablo historiología’. Coinci­
diendo con Dilthey, ha definido al hombre como un ser esencialmente 
histórico. Y esa concepción le ha llevado a hacer de la historia clave de su 
sistema filosófico y a sustituir la razón pura por la razón histórica como eje 
del pensamiento y de la vida humana".

EL POLITICO

La actuación pública de Ortega y Gasset se realiza en gran parte a través de 

los periódicos. Expone su pensamiento político, primero, en “El Imparcial” 
—propiedad de su familia— y, después, en “El Sol” —del que es cofunda- 
dor—. Algunas de sus obras más importantes se publican en los diarios 
como capítulos sueltos, antes de ser editadas en forma de libro. Este es el 
caso, por ejemplo, de “La rebelión de las masas" (1930), que vio la luz, por 
primera vez, en las páginas de “El Sol”.

Ya en 1913, Ortega crea la Liga de Educación Política Española, junto 
a otros insignes intelectuales de la época, entre ellos Manuel Azaña, que 
llegaría a presidir la Segunda República, y Fernando de los Ríos, que 
ocuparía los puestos rectores del socialismo español. Se muestran contrarios 
al liberalismo caduco que del siglo xix hereda la política nacional y sitúan 
en el centro de su críticas al Gobierno del Conde de Romanones. Ortega, 
pensador liberal por encima de todo, marca entonces sus diferencias con los 

liberales de la época: “No aceptamos —dice en 19 19— comunidad alguna 
con los señoritos de la regencia que han falsificado durante quince años el 
liberalismo español”.

La dedicación de Ortega a la política se hace intensiva. Sólo resultará 
interrumpida durante los siete años de la dictadura del general Primo de 
Rivera. Y, aún así, únicamente de manera parcial, pues la cátedra, el

2 OS



Ateneo, la tertulia o las páginas de los periódicos seguirán siendo su tribuna 
pública. La suya es una entrega excepcional a la política, como la ha 
calificado Juan Manchal, para quien la dedicación de Ortega “no tiene 
apenas equivalente en los demás países de la Europa de su tiempo (excep­
tuando a Benedetto Croce), porque no hay una figura transpirenaica de la 
importancia de Ortega dedicada tan intensamente a las tareas de orden 

político".
A Ortega y Gasset se le ha considerado como uno de los principales 

artífices de la vuelta a España del sistema republicano. Dos artículos 
periodísticos jalonan los momentos cruciales, primero, en la ruptura del 
pensador con la Monarquía y, después, en su encendida defensa de la 
República.

El diario madrileño “El Sol" será, una vez más, el portavoz de sus ideas. 
En el citado periódico, el 15 de noviembre de 1930, aparece un artículo 
titulado “Delenda est Monarchia", en el que Ortega acusa a la Monarquía 
española de haber especulado sobre los vicios de la nación, haciéndola 
responsable ante la historia de la situación caótica que el país atraviesa en ese 

momento. Sólo unos meses más tarde, el 10 de febrero de 193 1, firma un 
llamamiento en favor de la República, junto a Marañón y Pérez de Ayala, en 
el que se podía leer: "La República será el símbolo de que los españoles se 
han resuelto, por fin, a tomar briosamente en sus manos su propio e 
intransferible destino". Nacía en ese momento la Agrupación al Servicio de 
la República y en el mes de abril de ese mismo año caía el régimen 
monárquico.

Aunque no es su fe republicana la única aportación política de Ortega. 
A él se debe toda una concepción del Estado, inspirada en la filosofía 
alemana y consecuencia de una meditación histórica de España. Ortega ve al 
Estado como un programa de vida en común. “Es el Estado —asegura en 
“La Rebelión de las Masas"— una tarea común que se propone a los grupos 
dispersos (...). El Estado es proyecto de un hacer y programa de colabora­
ción. Se llama a las gentes para que juntos hagan algo. El Estado no es 
consanguinidad, ni unidad lingüística..., es un puro dinamismo —la 
voluntad de hacer algo en común—“.

Pero las teorías políticas del pensador español no se verán puestas en 
práctica. El, que había definido al Estado como "una obra de imaginación 
absoluta", no podía participar en el vacío al que los propios partidos y en 
general los intereses políticos habían llevado a la República. Su desencanto 
no tardaría en llegar. Deja oír su voz en un intento de rectificación, que no es 
tenido en cuenta. España se desquicia hacia una guerra civil y Ortega, a los 
pocos días del alzamiento militar de julio de 1936, toma voluntariamente el

209



camino del exilio. Con este gesto deja patente su alejamiento tanto de 
bloque como de otro de los que se enfrentan en un conflicto que se 
prolongaría durante tres años.

Regresa a España en 1945. Reanuda sus tertulias y vuelve a encabezar 
los círculos intelectuales de la época. Crea el Instituto de Humanidades, en 
1948, que dedica fundamentalmente a la discusión filosófica. Renuncia a 
cualquier intento de actividad política y se niega a volver a una Universidad 
que carece de las más minimas cotas de libertad.

La muerte de José Ortega y Gasset, el 18 de octubre de 1955, consti­
tuyó en Madrid una inusual manifestación de duelo. Con la perspectiva que 
ofrece el paso de los años muchos observadores han interpretado los actos 
que siguieron a su fallecimiento como una convocatoria, en torno a su obra, 
en contra del clima de autoritarismo que se respiraba.

un

VIDA Y OBRA

José Ortega y Gasset nació en Madrid el 9 de mayo de 1883. Murió en esta 
misma ciudad a los 72 años, dejando una copiosa producción, que abarca 
desde la filosofía al periodismo.

Se doctoró en Filosofía por la Universidad de Madrid, en 1902. Su tesis 
versó sobre “Los terrores del año mil”. Amplió sus estudios en Leipzig, 
Berlín y Marburgo, donde se relacionó con los miembros de la escuela 

neokantiana, especialmente con el filósofo Hermann Cohenn, que influyó 
en la formación intelectual del pensador español. De regreso a España, 
consigue en 1910 la cátedra de Metafísica de la Universidad madrileña. 
Entretanto, ha iniciado sus colaboraciones en los diarios “El Imparcial”, que 
dirige su padre, y en la revista “Faro”, desde donde mantiene dos famosas 
polémicas con Unamuno y Menéndez Pelayo. Con el primero sobre el tema 
de la europeización de España, que Ortega considera que no puede pospo­
nerse por más tiempo, y con el segundo, en favor de las escuelas laicas.

Su primera actuación política corresponde a 1914, cuando en el teatro 
madrileño de “La Comedia” pronuncia una conferencia sobre “Vieja y nueva 
política”, en la que toma postura en favor del liberalismo y critica duramen­
te la política de la Restauración. Ese mismo año aparece su primer libro, 
“Meditaciones del Quijote”.

En 1917 funda, junto a Nicolás María Urgoiti, el diario “El Sol”, que 
en poco tiempo se convierte en el de mayor tirada y prestigio de España, y en 
1923 crea la “Revista de Occidente”, en donde aparecerán los trabajos de las 
más prestigiosas firmas europeas y de los más eminentes intelectuales 

españoles.

210



Participa como diputado en las sesiones de Cortes, en el período 
193 1-33, aunque pronto abandonará su escaño desengañado de la política. 
Al comenzar la guerra civil sale con destino a Francia. También residirá, 

sucesivamente, en Holanda, Argentina y Portugal. Pone fin a su exilio 
voluntario en 1943, año en que regresa de nuevo a Madrid.

En esta última etapa de su vida se dedica, primordialmente, a profundi­
zar en sus teorías filosóficas. Antes de morir, el 18 de octubre de 1955 
recibió en Hamburgo la medalla de Goethe, junto al escritor alemán 
Tilomas Mann. El día de su muerte los más prestigiosos medios de informa­
ción europeos elogiaron su figura. La prensa alemana aseguró que la cultura 
europea estaba de luto por el fallecimiento del intelectual español. El 
periódico británico “The Times” se refería a Ortega como uno de los grandes 
pensadores europeos y el francés “Le Monde” destacaba los aspectos más 
importantes de sus ensayos.

Además de los ya citados a lo largo de este trabajo, se pueden mencio­
nar, entre los libros principales de José Ortega y Gasset, los siguientes: “La 
deshumanización del arte” ( 1925), “Mirabeau o el político” ( 1927), “Mi­
sión de la Universidad” (1930), los ocho volúmenes de “El espectador” 

(1916-34), “Meditación de la técnica” (1939), “Historia como sistema” 

(1941), y “Meditación de Europa” (1960).

n Colaboración «Je la Oficina de Información Diplomática ele España.< > i.

LA HERENCIA DE ORTEGA

Tuvo discípulos José Ortega y Gasset? Muchos. En distintos países. Tal 
vez el mejor de todos es Julián Marías, a quien también se le considera 
filósofo por sus personalísimos aportes al pensamiento contemporáneo.

Su opinión acerca del maestro está contenida en el breve recuerdo 
publicado por el distinguido catedrático en varios periódicos iberoamerica­
nos. Lo reproducimos para complementar nuestra sección Documentos:

En estos días de conmemoración del centenario del nacimiento de 
Ortega, en que tantos han escrito sobre él, desde el conocimiento o desde la 
ignorancia, desde dentro o desde fuera, con veracidad o con ánimo de 
utilización, con admiración casi siempre, a veces con rencor, he recordado 
los centenares de páginas que he escrito sobre el que fue tantos años mi 
maestro y amigo, sobre el que sigue siéndolo, ya que nunca he podido 
pensar en él como muerto, ni he podido creer que esté personalmente 
muerto, aunque no esté desde 1955 en este mundo.

2 1 1



Y al hacer memoria se me ha venido a ella, inesperadamente, un breve 
texto que escribí sobre él cuando tenía veintiún años, cuando era estudiante 
de su cátedra de Metafísica. Fue la primera vez que escribí unas palabras 
sobre Ortega, que nunca he recogido, que había olvidado, tal vez porque 
las había firmado entonces.

Publicábamos los estudiantes de Filosofía y Letras de Madrid, en el 
último curso académico antes de la guerra civil, una revista titulada 
“Cuadernos ’. Creo que nada mostraría mejor lo que había llegado a ser la 
Universidad española en aquellos años —al menos esa facultad— que la 
reimpresión de los cuatro números que aparecieron de esa revista, en el curso 
1935-36. En el número 2, correspondiente a diciembre-enero, en la fronte­
ra de los dos años, escribí un breve texto, como editorial, bajo el título “José 

Ortega y Gasset (19 10- 1935). Se recordaban los veinticinco años de magis­
terio universitario de Ortega, en su cátedra de Metafísica; “El Sol” había 
publicado un espléndido número extraordinario; los estudiantes, modesta­
mente, por medio de mi modestísima y juvenil pluma, decíamos:

“Hace poco tiempo, el 19 de noviembre último, celebró la Facultad de 
Filosofía y Letras una fecha de aniversario: se cumplían ese día veinticinco 
años desde que nuestro maestro Ortega ocupó por primera vez su cátedra de 
Filosofía entre nosotros. La significación de esa fecha apenas necesita ser 
subrayada para quienes hemos tenido la fortuna de tenerlo próximo y recibir 
con más integridad que nadie su influjo intelectual”.

“Los que ahora estudiamos no podemos apreciar sin gran esfuerzo la 
distancia que encierran las dos cifras que van debajo de su nombre; y cuando 
lo hemos hecho, reparamos en que nos ha tocado vivir en un mundo que 
antes no había y del que hoy apenas nos damos cuenta, a fuerza de ser obvio y 
tenerlo al alcance de la mano. Y éste es, acaso, el mayor elogio que aquí 
pudiéramos hacer de Ortega, al conmemorar esta etapa de su vida. Ha 
llegado, en plena madurez, a palpar los resultados de aquello que ofreció 
sencillamente al comienzo de su primer libro: posibles maneras nuevas de 
mirar las cosas’. Esto, tan modesto y humilde, supone nada menos que una 
época nueva. Y de tal modo lo ha cumplido, que hoy ya no le sería menester 
presentarse como un profesor de Filosofía “in partibus infidelium”. Hoy la 
Filosofía no nos es, como entonces, ajena, y esto sólo puede conseguirse a 
fuerza de Filosofía. Entre aquella situación y la nuestra median, colmando la 
distancia entre las fechas, una veintena de volúmenes llenos de sustancias 
filosóficas y esos años de labor universitaria que aquí celebramos. Y se puede 
afirmar que esa diferencia, desde luego en Filosofía, pero no sólo en eso, la 

debemos a Ortega”.
“Recientemente, al recoger en un volumen los ensayos y libros de su

no

2 12



etapa primera, prometía Ortega, con frase platónica, desde lo alto de su 
madurez, una segunda navegación’. Nosotros queremos que estas líneas le 
sirvan de homenaje y que sean expresión de nuestro deseo de que esa segunda 
navegación lo lleve, y con él a todos, a nuevas islas y riberas no vistas”.

Desde entonces, durante cuarenta y siete años, he escrito, desde muy 
diversas perspectivas, sobre Ortega. Ahora, para recordar esos viejos párra­
fos, he tenido que quitar de la máquina de escribir el original, que va 
creciendo, de un libro más, “Ortega: las trayectorias”. En él van aparecien­
do, entretejidas con la compleja vida de nuestro filósofo, esas islas y riberas 
que yo esperaba, a las que fue llegando, y algunas a las que no pudo llegar, 
pero que señaló y cuyo descubrimiento hizo posible para los que de verdad
quisieran navegar.

Esas breves líneas que he copiado están escritas, como corresponden a 
un joven —como corresponde a un hombre, diríamos mejor—, desde la 
esperanza. Y, si se mira bien, no pasivamente, sino desde el afán de 
cooperación, de esfuerzo de los demás. Yo confiaba en que esa navegación lo 
llevara, y con él a todos, a esas nuevas tierras.

Me ha sorprendido que en estos días centenarios, con muy contadas 
excepciones, se haya hablado de Ortega con los ojos vueltos hacia atrás. Al 
hablar de "su tiempo” se ha pensado en el de su juventud o primera 
madurez, como si no hubiese vivido hasta 1955. Se han recordado los libros 
publicados en unos cuantos decenios —menos los que tenían que ver con él, 
los que han recibido su inspiración y estímulo. Se habla, lo cual es un poco 
divertido, de “recuperación” de Ortega, como si no se hubiese estado 
hablando y escribiendo sobre él contra viento y marea, sin interrupción, 
arrostrando la hostilidad de los que imperaban y de muchos “recuperadores” 
de hoy. Se omite casi siempre la prueba de la fecundidad de Ortega: lo que 
ha brotado, incluso más allá de él, de tal manera que sin él no hubiera sido
posible.

Ortega enseñaba incansablemente: “La vida es una operación que se 
hace hacia adelante”. Así la suya, y no sólo hasta 1955, sino —así lo 

durante largo tiempo, en perpetua innovación, libremente, peroespera
llevándolo dentro (única manera de ir más allá de él y no repetirlo sin 
saberlo). Por eso, en este centenario, me he preguntado: “¿Qué empezó con 
Ortega?”, porque eso, que es lo más sustancial de nuestro haber intelectual, 
no hizo más que empezar, y ha seguido naciendo y creciendo, y continuará, 
en España y fuera de ella, mientras no nos domine del todo una ola de 
arcaísmo o perdamos el sentido de la teoría y la capacidad de pensar.

Frente a la imagen de un Ortega concluso en sí mismo, sin consecuen­
cias, es decir, sin posibilidades, solamente apto para la nostalgia, hay que

2 13



hacer revivir otra más verdadera, como manantial que no ha cesado de 
brotar, como ‘hontanar’, diría él, con una palabra predilecta, que ablandó la 
seca corteza de la mente española y le hizo dar nuevos frutos.

Por eso no basta con admirar externamente su obra, verter sobre ella la 
libación de unos elogios y volverle la espalda. Hay que absorberla, poseerla 
—¿cuántos tienen hoy un conocimiento decoroso de lo que Ortega pensó y 
escribió?—, asimilar y retener la ingente porción de verdad que encierra, no 
situarse en puntos de vista que se expresaron después que él, pero que son 

previos a él, intelectualmente más viejos; y entonces, pero sólo entonces, 
seguir adelante, seguir pensando, para poder llegar adonde él no pudo llegar 
—porque no tuvo tiempo, ni el de su vida biográfica ni el tiempo histórico 
que dejó de ser suyo con la muerte—, para integrarlo y dar cumplimiento, 
quizá contradiciéndolo, a las posibilidades que nos dejó: a su herencia libre y 
exenta, ofrecida a todos los espíritus libres.

Julián Marías

(Reproducción autorizada por el diario "El Sur” de Concepción).

214


