
Más allá del Leviatán
Hacia un resurgimiento de la libertad individual*

ARTURO FONTAINE ALDUNATE

ELOGIO DE UN JUEZ

Me embarga en estos momentos la emoción propia de quien llega a uno de 

los hitos más importantes de su carrera. Gracias a la benevolencia de los 

señores académicos y, en especial, a la generosidad de don Juvenal Her­
nández. cuyo espíritu inolvidable parece dominar aún este recinto, y a la 

gentileza del distinguido profesor y académico don Alberto Baltra, puede 

llegar hoy a esta ilustre asamblea.
El honor que se me ha hecho es todavía más grande, si se considera 

que voy a ocupar el sillón dejado por uno de los más esclarecidos Presiden­
tes de la Excma. Corte Suprema de Justicia: don Pedro Silva Fernández.

Coronado con todas las distinciones desde sus primeros días de estu­
diante, el señor Silva se recibió de abogado en 1920, mereciendo el 
“Premio Tocornal”, que la Facultad de Derecho de la Universidad 

Católica de Chile otorga al mejor estudiante de cada una de sus promocio­
nes.

Profesor de Derecho Público e Internacional de la Academia de 

Guerra, desde 1920 a 1925, se desempeña como profesor titular de De­
recho Civil en la Universidad Católica desde 1926 a 1930.

Juez integérrimo, profundamente poseído por la vocación de la ma­
gistratura, se consagró por 41 años a la carrera judicial. Los rasgos de

‘Trabajo de incorporación a la Academia de Ciencias Sociales, Políticas y Morales 
del Instituto de Chile, Santiago, octubre de 1979.

217

https://doi.org/10.29393/At439-11MAAF10011



su carácter sereno y firme, la sabiduría de sus sentencias y la vastedad y 

precisión de sus conocimientos jurídicos se recuerdan con respecto en el 
foro y entre los estudiosos del Derecho.

Miembro desde marzo de 1969 del Instituto de Ciencias Penales, 
exaltó en su discurso de incorporación la necesidad de modernizar lo que 

el denominó entonces “nuestro vetusto ordenamiento" penal.
Con expresiones que tienen la más viva actualidad después de 10 

años, el señor Silva reclamaba que, a falta de una codificación penal 

completa, se aprobaran algunas nuevas normas básicas y se concibieran 

figuras delictivas conforme a los principios de la dogmática y la técnica 

jurídica modernas, “sin sobrepasar 

taciones que impone la idiosincrasia nacional”.
El reacondicionamiento de la justicia a las necesidades de la época 

fue una de sus aspiraciones más constantes y profundas.
En momentos de crisis de nuestro sistema judicial y penal, las pala­

bras de mi digno antecesor revisten una elocuente invitación a realizar 

aquellas aspiraciones.
Colaborador asiduo de la Revista de Derecho y Jurisprudencia, sus 

ensayos profundos y versados suscitaron el universal reconocimiento de 

los hombres de Derecho.
Durante su larga carrera de jurista recibió numerosas distinciones 

de gobiernos y sociedades académicas de países amigos. Además, fue de­
signado Miembro Académico de la Facultad de Ciencias Jurídicas y 

Sociales de la Universidad de Chile en 1961 y presidente de esta ilustre Aca­
demia en 1964.

Al rendir el merecido homenaje de respeto y admiración intelec­
tual al extinto Académico de Número, don Pedro Silva Fernández, hago 

extensivo en su persona el homenaje a la Excma. Corte Suprema de Justicia 

y a sus magistrados de ayer y de hoy. Nada puede llenar tanto de legítimo 

orgullo que haber sido objeto del privilegio de suceder en esta Academia a 

un Presidente de la Excma. Corte Suprema de Justicia; más aún cuando 

quien ocupaba el sillón vacante, don Pedro Silva Fernández, figura entre 

los más distinguidos en la sabia corporación de los magistrados y juristas 

de Chile.

decía textualmente— las limi-

£A' BUSCA DE LA LIBERTAD

La aspiración a la libertad es uno de los rasgos permanentes del hombre 

moderno. En formas turbulentas, descaminadas a veces, y, en otros momen­
tos, con
chando por su libertad hace, por lo menos, quinientos años.

la fulguración de maravillosos hallazgos, el hombre viene lu-

218



Esta aspiración, sin embargo, aparece trágicamente frustrada. Gran 

parte de la humanidad vive hoy sometida a regímenes totalitarios, cuyo 

arbitrio se extiende no tan sólo al recinto de lo social sino que pretende 

gobernar las mentes y los corazones, desarraigar hábitos e implantar otros 

más del gusto de los ideólogos dominadores, aniquilar tradiciones y cre­
encias, y, en fin, construir desde arriba un tipo de hombre como pudiera 

fabricarse en serie un modelo industrial.
Entre tanto, rodeada por el piélago creciente y amenazador de los 

regímenes comunistas, se debate la llamada sociedad libre. Esta socie­
dad de Occidente, aquejada de hondas incertidumbres, carente de fe en sí 
misma y en sus valores, y, olvidada a menudo, de su propia vocación de li­
bertad.

Nuestra sociedad libre, a veces permisiva en exceso respecto de la 

moral, y recelosa además del ejercicio de la autoridad, así como descon­
fiada del vital elemento del orden en la convivencia política, se rige con 

frecuencia por Estados burocráticos, cuyo poder regulador, contralor y 

planificador es ilimitado, de manera que coarta la libertad de los indivi­
duos tan profunda y constantemente como pudiera hacerlo cualquier sis­
tema totalitario.

Frente al agresivo despotismo comunista se opone las más de las 

para desengaño de muchos hombres libres— un verdadero des­
potismo democrático, de apariencias benévolas, pero sometido al rigor 

de las mayorías y más afanado por la igualdad que por la libertad.
La convicción de que la sociedad es más una realidad mecánica y 

racional que una herencia histórica; el concepto formalista de la ley; la 

aceptación dogmática del imperio de las mayorías, aún más allá de los dic­
tados de la razón y de la historia; la búsqueda de la igualdad hasta con sa­
crificios de la libertad; los obstáculos al ejercicio de la propiedad y de la 

libre iniciativa, ya por limitaciones legales, ya por acciones monopólicas; 

la procura del bienestar social mediante el intervencionismo y la planifi­
cación estatales son un acervo intelectual cuya línea sucesoria, en dis­
tintos grados de jerarquía, podemos iniciar con Rousseau, seguir con 

Diderot y la Enciclopedia; con Marx, con Jeremías Bentham, James 

Mili, con Kelsen y con Keynes, y terminar en un líder totalitario cualquiera, 
así como en formas intermedias y vacilantes de democracia que sofocan, a 

veces sin sentirlo, la verdadera libertad.

veces

LA VISION DE TOCQUEVILLE

Alexis de Tocqueville, ya en 1835, presentía la amenaza potencial que 

representaba la democracia para la libertad individual y profetizaba el

219



totalitarismo del porvenir. Prevenciones semejantes 

vista— acusa John Stuart Mili, admirador y traductor de Tocqueville.
Así se expresa este último en su célebre Democracia en América. 

resultado del viaje de un francés clarividente a contemplar la infancia 

de la primera democracia moderna.

desde otro punto de

Tocqueville decía: Veo una muchedumbreMirando el futuro, 

de hombres semejantes e iguales que giran sin reposo en torno a

i i

sí mismos para procurarse pequeños y vulgares placeres, que les 

llenan el alma. .

“Por encima de ello, se eleva un poder inmenso y tutelar que se en­
carga por sí solo de asegurar el bienestar y de velar por la suerte de todos. 
Este poder es absoluto, detallado, regular, previsor y amable”.

“De este modo —prosigue Tocqueville— tal poder vuelve cada día 

menos útil y más escaso el empleo del libre albedrío; limita la acción de la 

voluntad a un espacio pequeño, y, poco a poco, arrebata a cada ciuda­
dano hasta el poder de disponer de sí mismo. La igualdad ha preparado a los 

hombres para todas estas cosas: los ha dispuesto para que las sufran y a 

menudo hasta para que las consideren un bien”.
Y sigue diciendo el autor que este soberano “extiende sus brazos 

hacia la sociedad entera; cubre la superficie de ésta con una red de peque­
ñas reglas complicadas, minuciosas y uniformes, a través de las cuales 

los espíritus más originales y las almas más vigorosas no podrán so­
bresalir de la muchedumbre; este soberano no quiebra las voluntades, 
pero las ablanda, las pliega y las dirige; rara vez obliga a actuar, pero 

se opone continuamente a que se actúe; no destruye; impide nacer; no tira­
niza: molesta, comprime, enerva, extingue, embrutece, y reduce en fin 

a cada nación a un mero rebaño de animales tímidos e industriosos 

cuyo pastor es el gobierno”.
¿Cómo no ver, señores, en esta larga cita de Tocqueville una pintura 

de ciertos regímenes totalitarios? Y, ¿cómo no divisar también en ella una 

descripción del imperio de las grandes burocracias modernas y de las so­
ciedades masificadas de nuestros días?

LIBERTAD Y CIVILIZACION'

Innecesario parece en esta academia y, sobre todo, teniendo a la vista la no­
ble tradición chilena de libertades públicas, referirse a los frutos y exce­
lencias de la libertad individual. Ella ha sido el agente del pasmoso desen­
volvimiento intelectual y material de los últimos siglos. Lejos de consti­
tuir en sí una expresión de individualismo soberbio, implica una línea 

de modestia, al permitir que cada cual haga su propio camino y al suponer

220



que nadie tenga la última palabra acerca de nada en la esfera temporal y. 
por tanto, que a nadie corresponde la suma del poder. La libertad engas­
tada en la moral y enmarcada en la ley trasunta una actitud cooperativa, 
que cuenta con el esfuerzo de todos hasta de los más pequeños, en pro de 

la grandeza y del bienestar comunes. Admitido el desenvolvimiento sin 

trabas de las energías humanas, la búsqueda y acumulación de conoci­
mientos se facilitan y multiplican, mientras que crecen las oportunidades 

de aprovechar los talentos y las iniciativas creadoras a la vez que encuen­
tran terreno fértil las personalidades y las originalidades, para que todo 

coopere en definitiva al orden universal, a su riqueza y variedad insonda­
bles.

Del trabajo personal de unos y otros, de los encuentros y desencuen­
tros. del caminar en innumerables y distintas direcciones, gracias al ejer­
cicio de la libertad, surgió la impresionante civilización tecnológica, que 

viene precedida de un atesoramiento de ciencia pura, de capitales y de 

destrezas, que jamás habría logrado una dirección centralizada de la inte­
ligencia y del poder.

Hay que confesar, sin embargo, que la libertad ha provocado en al­
gunos momentos una especie de vértigo, que ha puesto en peligro o asfi­
xiado a la misma libertad en su carrera.

CONCEPTO DE LIBERTAD INDIVIDUAL

La libertad a que nos referimos es la concebida como ausencia de coacción 

arbitraria ajena.
Ya los escolásticos medievales distinguían entre la libertad “a coac- 

tione” y la libertad “a necessitate”. Por la primera, que los autores lla­
man también libertad de espontaneidad, se entiende la exención de toda 

violencia o fuerza extrínseca al sujeto, en tanto que la segunda es la 

libertad de elección o libre albedrío, y consiste en la ausencia de toda de­
terminación natural o intrínseca.

A la libertad individual física, o ausencia de coacción ajena, se re­
fiere Von Hayek, en su obra sobre la Constitución de la Libertad.

Tal concepto no debe confundirse con el de la libertad definida como 

poder. En esta última va la semilla de las falsas liberaciones y, en cierto 

modo, la clave de la desnaturalización de la libertad en el mundo. “Ser 

verdaderamente libre es poder”, sostenía Voltaire, el representante 

más genuino de la Ilustración. ‘‘Cuando puedo hacer lo que quiero, en­
tonces tengo libertad”, asevera este pensador en su Le Philosophe Igno- 

rant.

221



Mientras la ausencia de coacción ajena permite el desenvolvimien­
to personal gracias al esfuerzo propio, la “libertad-poder" justifica la 

rebelión contra los obstáculos morales, sociales o materiales que se con­
sideran presuntas vallas del desarrollo humano. La libertad iluminista 

de Voltaire servirá más tarde a la filosofía política de los llamados “li­
berales" norteamericanos. Por su parte, los pensadores progresistas, 
como John Devvey, divulgarán la tesis de que la “exigencia de libertad es 

exigencia de poder", mientras que la ausencia de coacción sería apenas 

el lado negativo de la libertad, sólo “un medio para la libertad, que es el 
poder", afirma textualmente Dewey.

Esta “libertad-poder" será la bandera de muchas subversiones 

y de muchas tiranías. A ella se refirió quien exclamaba: “¡Libertad, qué 

de crímenes se cometen en tu nombre!"
La libertad como ausencia de coacción tampoco ha de confundirse 

con la libertad política, esto es, con la participación de los ciudadanos en 

la elección del gobierno, en el proceso legislativo y en el control de la ad­
ministración de su país.

Tal libertad política alude a una especie de derecho o facultad para 

influir y participar, que no es lo mismo que la libertad del individuo para 

forjar su propia suerte. Como dice Hayek, “un pueblo libre no es necesa­
riamente un pueblo de hombres libres”, y añade: “nadie necesita par­
ticipar de dicha libertad colectiva para ser libre como individuo". Pen­
semos nosotros, por nuestra parte, que los menores sin derecho a voto o 

los extranjeros residentes pueden disfrutar de plena libertad personal 

sin participar de la libertad política.

La libertad, como espontaneidad y ausencia de coacción, no signi­
fica, pues, tu poder ni ric/ueza ni bienestar ni ausencia de mal o de 

injusticia. Podemos ser libres y continuar siendo desgraciados. La 

libertad no impide morirse de hambre ni incurrir en dolorosas equi­
vocaciones ni correr riesgos mortales. Consiste simplemente en 

la posibilidad de decidir sin presión ajena, cualquiera que sea el 

costo que envuelva el ejercicio de tan noble como peligrosa facultad.

La libertad individual se expresa, dentro de la esfera jurídico- 

política, en las libertades públicas de opinión, de expresión, de concien­
cia y las demás que consagran las constituciones modernas, pero estas 

últimas se encuentran animadas por la libertad de acción. Aludimos así a 

la libertad de que dispone cada individuo para emprender, producir, in­
ventar, adquirir o desprenderse, emplear su tiempo, programar la propia 

vida, siguiendo su interés o su espíritu de generosidad, modelando su

222



existencia por patrones originales o imitados, aceptando un camino de 

mediocridad o de grandeza.
Un alto señorío y una dignidad profunda fluyen de esta indepen­

dencia, que no admite ser instrumentalizada y que coloca al hombre como 

fin en vez de medio o herramienta de otros. Un vasto ensanchamiento de las 

posibilidades humanas provoca la libertad y, por eso, es explicable que 

se sitúe en la raíz del gigantesco desarrollo moderno.

EL “LEVIATAN'' DE HOBBES

En 1520, Lutero quema en Wittenberg la bula de León x, y se separa ofi­
cialmente de la Iglesia Católica. Entre esa fecha y el tratado de Wcstfalia, 
suscrito en 1648, se pone en marcha en Europa una profunda revolución 

espiritual y política, que desgarra la vieja unidad cristiana de Occidente 

y que sacude las almas y los pueblos con las sangrientas guerras religiosas.
La respuesta a las zozobras de las guerras civiles es el Estado abso­

lutista. En 1651, Thomas Hobbes, su teórico máximo, publica el Leviatán. 
Este autor es el primero en concebir un pacto social. En virtud del pacto 

hobbesiano, el hombre se somete al poder absoluto a cambio de que éste 

neutralice las rencillas religiosas e imponga la paz. Se erige así el poder 

absoluto del soberano como instancia suprema e inapelable, cuyo fin es 

la preservación de la paz a cualquier costo. Estremecido el propio Hobbes 

por el espectro de las disensiones y las guerras, consagra una autoridad 

absoluta carente de todo límite moral, que reduce a los individuos a la con­
dición de súbditos pasivos. En este estado, el hombre se divide entre su 

sometimiento a la obediencia civil más estricta y la esfera de sus convic­
ciones íntimas, pero éstas quedan —al decir de Hobbes— en 

libertad”. El mandato del soberano descarga al súbdito de toda respon­
sabilidad en materias religiosas, morales o políticas. “La ley es la 

conciencia pública. . . en tanto que las conciencias (individuales) no son 

más que opiniones privadas”, escribe Hobbes.

i tsecreta

LA ILUSTRACION

El ámbito interior privado, que el absolutismo reserva a los súbditos, se­
rá el campo en que la ilustración siembre las semillas que más tarde des­
truirán el Estado absoluto.

Durante todo el siglo xvm se va perfilando el divorcio entre el Estado 

absoluto y una forma de conducta, proclamada en nombre de la virtud, que 

es independiente del monarca; que juzga al príncipe con arreglo a la ley de 

los filósofos; que intenta, con Turgot y los fisiócratas, encauzar al rey en

223



los nuevos principios; y que termina derribándole intelectualmente 

Rousseau, y procesándolo y decapitándolo en la Revolución Francesa.
La sociedad de las letras, el reino privado e iluminado de los filósofos, 

usa de la crítica para alcanzar la verdad y para censurar al poder. Los 

tores de la Enciclopedia exaltan el papel del crítico, el que —según lo 

dicen textualmente— es “capaz de distinguir la verdad de la opinión, el 
derecho de la autoridad, el deber del interés, la virtud de la gloria misma; en 

una palabra, de reducir al hombre, quienquiera que sea, a la condición de 

ciudadano; condición que es la base de las leyes, la regla de las costum­
bres. y de la cual ningún hombre o sociedad ha tenido jamás el derecho de 

sentirse libertado”.
La reflexión crítica, centrada primero en la moral y en la razón, em­

pieza después a apuntar hacia la política. Diderot explica que “el gobier­
no arbitrario de un príncipe justo y esclarecido es siempre malo, desde 

que priva al pueblo del derecho a deliberar, de querer o no querer, y hasta de 

oponerse a la voluntad del príncipe cuando éste ordena el bien. . .”. Rou­
sseau dirá en el Contrato Social que “el pueblo es siempre dueño de 

cambiar las leyes, aun las mejores; porque, si le place acaso inferirse daño 

a sí mismo, ¿quién tiene derecho a impedírselo?” El mismo autor pre­
siente que —según sus propias palabras— “nos aproximamos al estado 

de crisis y al siglo de las revoluciones”, y comprende que la crisis abarca 

a la sociedad entera.

co n

au-

ROUSSEAU

Rousseau busca una forma de asociación “mediante la cual todo hombre 

esté vinculado a los otros y, sin embargo, sólo obedezca a sí mismo, perma­
neciendo además tan libre como antes”, es decir, como en el estado primi­
genio de naturaleza. En esta búsqueda el ginebrino descubre la “volonté 

générale”, la voluntad popular absoluta que se da leyes a sí misma y que 

se constituye en la dictadura ideológica de la virtud. Rousseau nos dice que 

“la voluntad general es siempre recta, pero el juicio que la guía no es 

siempre esclarecido” y añade que “el público quiere el bien que no 

ve”, por lo que necesita de guías. Tales guías poseen el mismo poder del 
soberano absoluto, pero su talento más grande —según el autor del Con­
trato Social “será disfrazar su poder para hacerlo menos odioso, y condu­
cir tan pacíficamente al Estado que parezca no tener necesidad de con­
ductores”. Pero el soberano es siempre lo que es y tiene que ser, en con­
cepto de Rousseau. El poder absoluto del príncipe queda reemplazado 

por el absolutismo de la voluntad general, por la soberanía popular ili­
mitada.

224



Andando el camino de los filósofos y de los críticos, hemos salido del 
Levialún de Hobbes, que nació de un pacto en que los hombres entregaron 

el poder absoluto al monarca a fin de que éste asegurara la paz. Por el mis­
mo camino, llegamos al nuevo Leviatán de Rousseau, que surge porque los 

hombres transfieren su libertad originaria a la sociedad en virtud de un 

contrato, gracias a cuya fuerza la voluntad general representa la de todos 

pero se impone como soberana absoluta. Hemos pasado, pues, de un abso­
lutismo a otro.

DOS TRADICIONES LIBERALES

Esta evolución, que se cumple con especial nitidez en el continente europeo, 
es diferente en Inglaterra. La monarquía y la política británicas no su­
fren por largo tiempo las tensiones que produjeron la violencia de la 

Revolución Francesa y el convulso nacimiento de las nacionalidades 

europeas. En las islas, la guerra civil religiosa ahoga al Estado absolutista 

casi en su nacimiento y, a su vez, las luchas de religión provocan temprana­
mente la revolución burguesa de corte liberal. La revolución de 1688, lla­
mada gloriosa, es tensa pero pacífica, y marca el comienzo de la monar­
quía constitucional británica un siglo antes que el absolutismo empezara 

a ser destronado en el continente.
Dichas circunstancias, sumadas a la peculiar sicología y a las tra­

diciones británicas, confirieron una modalidad especial a las ideas polí­
ticas inglesas.

Al decir de Alexis de Tocqueville, “del siglo xvm y de la revolución 

habían surgido dos ríos: el primero conduce a los hombres a las institucio­
nes libres, en tanto que el segundo los lleva hacia el poder absoluto”

Podrían reconocerse dos tradiciones de libertad que tienen respec­
tivamente su origen en Gran Bretaña y en Francia. La tradición británica 

es empírica, no sistemática, apegada al pasado, a los precedentes, a los 

datos de la experiencia. La corriente francesa es especulativa y raciona­
lista, es radicalizadora en sus afirmaciones y hasta en sus actos.

Aunque el juicio podría considerarse demasiado esquemático, re­
pitamos con Sir Thomas E. May —que escribía en 1877 sobre la demo­
cracia europea que la historia de Francia en los tiempos modernos es la 

historia de la democracia y no de la libertad, mientras que la historia de 

Inglaterra es la historia de la libertad y no de la democracia.
En la línea moderada que, para simplificar, hemos llamado britá­

nica, se situán los filósofos escoceses David Hume y Adam Smith, junto a 

los ingleses Edmund Burke y William Paley. Pero hay que colocar en el 
mismo bando a los liberales moderados franceses, a Montesquieu, a los

225



liberales doctrinarios Royer-Collard y Guizot, a Benjamín C'onstant y a 

Tocqueville.
La tradición racionalista y revolucionaria es la de los enciclopedistas 

y fisiócratas, de Diderot y de Rousseau, y recoge también a los admirado­
res de la revolución dentro y fuera de Francia; a los ingleses Price y Paine 

(este último, panegirista de la independencia americana), al norteameri­
cano Jefferson y a muchos otros.

IDEAS DEL LIBERALISMO CLASICO

Resulta difícil definir el antiguo liberalismo británico o moderado, salvo 

diciendo que sus adherentes entendían la libertad como espontaneidad de 

los individuos y no como designio colectivo absoluto. Veían en la sociedad 

a un ente histórico, generado lenta y orgánicamente, en vez de concebirla 

como una construcción mecánica manejable al arbitrio individual o colec­
tivo. Más que en una teoría de la sociedad y el estado, pensaban en la manera 

de resguardar la libertad individual mediante equilibrios y contrapesos.
Ni Hume ni Smith ni menos Burke o Guizot creían en la bondad na­

tural del hombre. Sabían del egoísmo humano y buscaban vías- de con­
trarrestarlo o utilizarlo.

Hume rechaza la teoría del pacto como origen normal de la sociedad 

y del Estado, Guizot señala a la autoridad como el elemento social prima­
rio. Burke concede que la sociedad es un contrato, pero le confiere a éste tal 

jerarquía e inmutabilidad, que lo convierte en asociación de muchas gene­
raciones donde tienen cabida los muertos, los vivos y los que van a nacer, y 

que, más que un contrato, llega a ser un compromiso y un juramento de 

adhesión de los hombres al orden universal y eterno.
Los liberales moderados tenían confianza en la eficacia de la ley, 

pero no caían en el fetichismo legal. Hume habla del “gobierno de las 

leyes; no de los hombres, como fórmula de una verdadera república”. Pero 

ellos sabían que el sustento del imperio de la ley es la norma moral. Esas 

reglas morales “que no son conclusiones de nuestra razón”, como lo ad­
vertía Hume, aludían a un orden objetivo cuya noción corresponde a una 

línea de pensamiento clásico que nos viene de la antigua Grecia. Por su 

parte, Burke afirma que “la idoneidad de los humanos para la libertad 

civil está en relación directa con la disposición a atar con cadenas sus ape­
titos”, en tanto que Tocqueville sostiene que “la libertad no puede es­
tablecerse sin moralidad ni la moralidad sin fe”

LOS LIBERALES CLASICOS Y LA DEMOCRACIA 

La posición de los antiguos liberales frente a la democracia iba desde el

226



recelo hasta el apoyo condicionado. Según su punto de vista, la democracia 

puede constituir un instrumento, pero no es una meta ni una panacea. La 

legislación debe contar con el apoyo de las mayorías, pero esto no prueba 

necesariamente la bondad y racionalidad de las leyes así dictadas.
Burke prevenía a los revolucionarios franceses de 1789 acerca de 

que “una democracia absoluta no debe figurar entre las formas legíti­
mas de gobierno con más título que una monarquía absoluta. . 
mis recuerdos son acertados —añade Burke—, Aristóteles observa que 

una democracia tiene muchos puntos de señalado parecido con una tira­
nía”. La alusión al filósofo recuerda que éste enseñaba, en su Política. 
que ambos regímenes ejercen el despotismo sobre los mejores, y que el de­
magogo arranca decisiones al pueblo de la misma manera que el adulador 

las consigue del tirano.
El poder limitado de las mayorías encuentra resistencias de los libe­

rales doctrinarios franceses así como en los viejos “whigs”. Benjamín 

Constant declara que “no hay manera de proteger a los individuos contra 

el Estado, si la soberanía es ilimitada. En vano proclaman, en este caso, la 

sujeción de los gobiernos a la voluntad general”, dice este autor.
A su vez, Burke repudia como el “error más auténticamente subver­

sivo de toda la sociedad la tesis de que “un cuerpo legislativo tiene dere­
cho a hacer las leyes que le plazcan, o que las leyes pueden derivar su auto­
ridad del mero hecho de su establecimiento”, y llega a la conclusión de 

que todas las leyes son meramente declarativas pero que carecen de poder 

para alterar lo que él llama “la sustancia de la justicia original”.

El pensador y economista Von Hayek afirma, por su parte, que <luna 

democracia puede muy bien esgrimir poderes totalitarios, y es con­
cebible que un gobierno autoritario actúe sobre la base de principios 

liberales”.

En esto del liberalismo versus la democracia hay que escuchar a don 

José Ortega y Gasset. En su “España invertebrada”, el pensador es­
pañol nos recuerda que democracia y liberalismo responden a dos cues­
tiones políticas completamente distintas, y que ambas cosas pueden lle­
gar a ser antagónicas. La democracia contesta a la pregunta sobre quién 

manda, y propone que mandemos todos, sin fijarse en la extensión que tenga 

el poder. El liberalismo, en cambio, se pregunta cuáles deben ser los lími­
tes del poder. Y Ortega contesta esa pregunta en los términos siguientes: 

“El poder público, ejérzalo un autócrata o el pueblo, no puede ser absolu­
to, sino que las personas tienen derechos previos a la injerencia del Estado”.

Hemos visto, al iniciar esta exposición, el pesimismo de Tocqucville 

frente a las tendencias igualitarias y al poderío de las masas.

“Si

227



I odos estos antecedentes no pueden llevarnos a la conclusión de que 

el liberalismo clásico ha sido o debe ser antidemocrático. Por el contrario, 

el propio Tocqueville es de opinión que la democracia parece ser el único 

método efectivo de educar las mayorías. Lo importante —para la misma 

subsistencia de la democracia— es que se reconozca que la voluntad mayo- 

ritaria no es un valor absoluto ni constituye la fuente original de la justicia. 
Hay una concepción de lo equitativo y una visión del orden que no se mani­
fiestan necesariamente en los votos de mayoría, pero que los partidarios 

de la libertad han de empeñarse en hacer triunfar. Muchas veces el filósofo 

político, el precursor y el adivinador de los acontecimientos, sirven mejor 

a la democracia oponiéndose a la mayoría. Tal es, en síntesis, el senti­
miento clásico en este punto.

LA LIBERTAD Y LA TRADICION

Guizot, en su célebre Historia de la civilización en Europa, encuentra ras­
tros orgullosos de la libertad en el señor feudal, solitario y fuerte delante 

de grandes espacios despoblados que él somete a su brazo. Sabido es que 

en la Edad Media proliferan las “cartas” o “fueros” que consagran 

celosamente los privilegios y libertades de ciudades y villas. La Carta 

Magna británica lleva al nivel del reino lo que en otros lugares fuera un 

pacto local. Las libertades tienen, pues, viejo abolengo en Occidente: ya 

en el “jus civile” de los romanos se encuentran la libertad contractual y la 

voluntad libre de temor, error o violencia en los negocios.
El origen de las libertades en la tradición es el más sólido fundamento 

del sistema político británico, y tal convencimiento justifica procla­
mas como ésta de Burke, reproducida aquí muy fragmentariamente: 

“Nuestro sistema político está colocado en justa correspondencia y 

simetría con el orden del universo y con el modo de existencia decretado 

para un cuerpo permanente compuesto de partes transitorias; en el cual.. . 
el todo no es nunca viejo, ni de edad mediana, ni joven. . . Así. . . no inno­
vamos nunca totalmente en aquello que mejoramos, ni estamos por com­
pleto anticuados en lo que conservamos. . . Esta idea de una ascendencia 

liberal nos inspira un sentimiento de dignidad natural habitual. . . Por este 

medio nuestra libertad es una libertad noble. Tiene un aspecto impo­
nente y mayestático”.

“Posee un árbol genealógico lleno de antecedentes ilustres. Tiene 

su protocolo, sus emblemas y sus heráldicas, su galería de retratos; sus 

inscripciones monumentales; sus archivos, sus pruebas y sus títulos. . . 
Todos vuestros sofistas —exclama, aludiendo a los revolucionarios france­
ses— no pueden inventar nada más adecuado para mantener una libertad

228



racional y viril que el camino que hemos seguido quienes escogimos, como 

grandes depósitos de nuestros derechos y privilegios, a la naturaleza en 

vez de las especulaciones, a nuestros pechos en lugar de nuestras inven­
ciones”.

LA “MANO INVISIBLE’ DE SMITH

A la afirmación de un orden fundado en la naturaleza y en la historia se 

une en los antiguos liberales del siglo xvm la confianza en un orden na­
tural de relaciones humanas, que tiene su expresión en el liberalismo eco­
nómico de Adam Smith, figura egregia de su siglo, que ha sido objeto en­
tre nosotros de un reciente estudio ecuánime y penetrante del académico 

y profesor don Alberto Baltra.
Nada refleja con tanto acierto la concepción de la armonía económi­

ca que la famosa imagen de la “mano invisible” que presenta Adam 

Smith en su primer gran libro. La Teoría de los Sentimientos Morales:
Los ricos escogen del montón —dice Smith— sólo lo más preciado y 

agradable. Consumen poco más que el pobre, y a pesar de su egoísmo y ra­
pacidad natural, y aunque procuran sólo su propia conveniencia, y lo 

único que se proponen con el trabajo de esos miles de hombres a los que 

dan empleo es la satisfacción de sus vanos e insaciables deseos, dividen con 

el pobre el producto de todos sus progresos. Los ricos —prosigue Smith — 

son conducidos por una mano invisible que los hace distribuir las cosas 

necesarias para la vida casi de la misma manera que habrían sido distri­
buidas si la tierra se dividiera en partes iguales entre todos sus habitantes 

y asi, sin proponérselo, sin saberlo, promueven el interés de la socie­
dad. . .”.

c c

Vuelve a referirse a la mano invisible Adam Smith en su obra funda­
mental, Investigación sobre la naturaleza y causas de la riqueza de las 

naciones. Allí sostiene que todo individuo en su actividad económica 

colabora necesariamente a la obtención del ingreso anual máximo para 

la sociedad, porque —dice textualmente Adam Smith— “es conducido 

por una mano invisible a promover un fin que no entraba en sus intencio­
nes”. . . “pues, al perseguir su propio interés, promueve el de la socie­
dad de una manera más efectiva que si esto entrara en sus designios”.

Adam Smith es el primero en comprender qué es el mercado, es de­
cir, cuáles son las reglas básicas del comportamiento de éste y por qué es 

el más seguro, ágil y eficaz mecanismo de balanza entre los deseos de los 

hombres y la escasez de los medios necesarios para satisfacerlos. El mer­
cado es el procedimiento objetivo de ajuste entre los deseos, que son libres, 
y los bienes, que son limitados.

229



Smith ve al ser humano como dispuesto a sacrificarse por lo que en­
cuentra deseable o bueno, a realizar con esfuerzo lo que quiere. En otros 

términos, entiende que el individuo ha de pagar un precio por obtener 

beneficios.

Y lo que Adam Smith llama “propio interés" no tiene por qué 

representar un apetito egoísta. Basta traducir simplemente el 

concepto de “interés propio” por la palabra “deseo” para com­
prender que el reproche del individualismo no es justo para la teoría 

de Smith. Su descripción del comportamiento valida socialmente 

a éste, pese al egoísmo con que haya operado el sujeto.

La llamada revolución industrial y el vertiginoso desarrollo de 

Occidente durante los siglos xix y xx siguen a la disolución de las prácticas 

mercantilistas y de las tradiciones monopólicas de los gremios y corpora­
ciones. La influencia de las ideas de Adam Smith parece decisiva en los co­
mienzos de este proceso.

DEL LIBERALISMO RACIONALISTA AL TOTALITARISMO

En el continente europeo, la corriente liberal racionalista domina por 

completo desde mediados del siglo xix y son en definitiva los conservadores 

los que admiten algunas de las antiguas ideas liberales heredadas de ingle­
ses y escoceses. La revolución no se limita a degollar cabezas coronadas. 
A partir de la Comuna de París, sigue adelante hasta triunfar en Moscú en 

1917 y, a través de dos grandes guerras mundiales, un nuevo despotismo se 

enseñorea del mundo.
A principios del siglo xix, Jeremías Bentham, en Inglaterra, crea la 

escuela utilitaria, que ve el fin de la sociedad en la búsqueda de la utilidad, 
expresada con el principio de “la mayor felicidad para el mayor número”, 
tesis que abre las puertas a las sumisiones sociales y a los nivelamientos 

que sacrifican la libertad.
John Stuart Mili, el más ilustre de los liberales Victorianos, que pu­

blicó desde 1830 a 1870 aproximadamente, define la libertad con elo­
cuencia y hondura, exalta la personalidad y la originalidad, se convierte 

en abogado de los inconformismos y las rebeldías, pero recela de la demo­
cracia y abomina de la revolución. El liberalismo romántico debía ceder 

el paso a quienes, como Marx y sus seguidores, conocían y manejaban efi­
cazmente las herramientas de la revolución.

A fines del siglo xix no pocos liberales se confunden con los sectores 

moderados del socialismo democrático. Las voces de Burke y de Tocque- 

ville se han apagado. La igualdad empieza a urgir un reconocimiento econó-

230



mico. La “libertad-poder" reclama una posición y sus partidarios sos­
tienen que la libertad exige imponer por el Estado el bienestar de la ma­
yoría.

Como escribe Von Hayck en su obra El camino a la servidumbre, para 

los grandes apóstoles de la libertad esta palabra significaba libertad 

frente a la coerción, frente al poder arbitrario de otros hombres, despren­
dimiento de las ataduras que no dejan al individuo más opción que la obe­
diencia a las órdenes de los superiores a los que se encuentra ligado. La 

nueva libertad prometida va a ser la libertad frente a la necesidad, el des­
prendimiento de la compulsión de las circunstancias que inevitablemente 

limitan el margen de elección de cada cual. Se trata de quebrantar el “des­
potismo de la necesidad física" y de aliviar las “restricciones del siste­
ma económico". En otras palabras, la demanda de nueva libertad es otro 

nombre buscado para la antigua exigencia de la igual distribución de la 

riqueza. El nuevo nombre dio a los socialistas otra palabra en común con 

los liberales.
Las cautelas, equilibrios y contrapesos de los antiguos liberales mo­

derados y doctrinarios se desvanecen en el nuevo liberalismo del siglo xx. 

Los nombres de List, Sombart, Lloyd George, Beveridge, entre otros —a los 

que debería añadirse Franklin Délano Roosevelt 

rriente.
marcan la nueva co-

E1 mito de la soberanía popular absoluta y el reforzamiento de las 

tendencias intervencionistas ponen en grave riesgo la libertad individual, 
cercenan la moneda y la propiedad, debilitan la autoridad moral de la ley, 
facilitan el crecimiento de monopolios del capital y del trabajo y permiten 

la entronización de auténticos regímenes totalitarios que utilizan con 

fraude los principios de democracia y libertad.
Un recuerdo histórico puede ilustrar este proceso de inconsciente 

apertura al totalitarismo. A fines de 1931, Adolfo Hitler escribía al canci­
ller alemán Brunning en los siguientes términos: “Señor Canciller, la 

tesis fundamental de la democracia dice: “Todo el poder proviene del 

pueblo”. La Constitución establece los caminos a través de los cuales 

una concepción, una idea y por consiguiente una organización deben obte­
ner del pueblo la legitimación necesaria de sus objetivos.

Pero, como último recurso, es el propio pueblo el que determina su 

Constitución, Señor Canciller —termina diciendo Hitler—, si la nación 

alemana en algún momento llega a autorizar al Movimiento Nacional So­
cialista, para que introduzca una Constitución diferente de la que tenemos 

actualmente, entonces usted no podrá detener el proceso”.
Y, tal como Hitler lo preveía, la democracia de Weimar no pudo 

detener el proceso y cayó en el juego autorizado por sus propias reglas.

231



LIBERTAD E IGUALITARISMO

Nadie podría sostener hoy que el papel de los gobiernos ha de limitarse al 

resguardo de la ley y el orden. La intervención del estado es una necesidad 

evidente. Ella se extiende, desde luego, al cumplimiento de los fines esen­
ciales y permanentes del estado, pero ha de abarcar muchos otros campos, 
entre ellos el campo social. Pero, en este último aspecto, una cosa es —diga­
mos— asegurar el sustento mínimo indispensable para todos o dispensar 

una prevención general de los grandes riesgos personales, y otra cosa es 

pretender igualar al tenor de vida de la población a través de nivelaciones 

y redistribuciones que suponen ilimitados poderes discrecionales del 
estado y que resultan, por tanto, incompatibles con la libertad individual.

En nombre de la igualdad, no pocos demócratas sinceros consienten 

en otorgar al estado facultades ilimitadas, encargándole la redistribución 

de la riqueza a través de los impuestos y de los gastos sociales; permitiéndole 

que restrinja la libertad económica por medio de la legislación y a través 

de la tolerancia frente a la coacción sindical, y autorizando que se con­
vierta en capitalista al explotar actividades económicas que se consideran 

socialmente útiles. En nombre de la igualdad restringen la libertad. Pero, 
al hacerlo, ciegan la fuente de vitalidad económica de la sociedad y generan 

pobreza e injusticia. La parálisis de la libertad lo es también de la voluntad 

y de la iniciativa creadora, con la frustración consiguiente de las expecta­
tivas de los más pobres, de los que se beneficiarían con el crecimiento pro­
ductivo logrado a costa de esa voluntad y de aquella iniciativa creadora.

El peligro totalitario acecha por el lado de la omnipotencia democrá­
tica —como acabamos de verlo en el caso de la república de Weimar—, 
pero también amenaza por el lado del igualitarismo y del Estado Benefac­
tor. En efecto, en la medida en que la tendencia de éstos se extrema y provoca 

la parálisis de la libertad, el desarrollo económico se vuelve débil y flaquean 

moralmente las individualidades mientras aumentan las tensiones socia­
les, hasta provocar el naufragio ético y, luego, político de la democracia.

PENSADORES ECONOMICOS DEL SIGLO XX

Las ideas clásicas, apagadas en el cielo político al comenzar este siglo, se 

mantienen y florecen sobre todo en el pensamiento económico. Los nom­
bres ilustres de Wilhem Roepke, Alexander Rustow y Arturo Urz están 

asociados a la escuela neoliberal de Friburgo, llamada también ordolibera- 

lismo alemán, cuyas tesis triunfan en la segunda postguerra mundial con el 
programa de la economía social de mercado, factor básico de reconstruc­
ción de Europa occidental.

Paralelamente, la Escuela de Viena, que nació hace más de 100 años

232



con la publicación de las obras de Karl Menger, aporta las figuras desta­
cadas de Ludwig von Mises y Friedrick A. von Hayek, este último Premio 

Nobel de Economía 1974.
Ludwig Erhard en Alemania, Luigi Einaudi en Italia, Jacques Rueff 

en Francia son las personalidades de relieve que vuelven en el siglo xx a 

formular acciones públicas concretas inspiradas en la economía de mer­
cado y la estabilidad monetaria.

En 1944 se publica en Londres la primera edición de la obra de Hayek, 
El camino a la servidumbre”, que ataca vigoramente la pla­

nificación estatal y sostiene que ella es incompatible con la libertad. Este 

libro y las corrientes de pensamiento señaladas renuevan los estudios 

económicos, especialmente en los Estados Unidos.

titulada i t

LA ESCUELA DE CHICAGO

Hacia los años 1950 se produce la resurrección de las ideas clásicas en aquel 

país. La Universidad de Chicago es el punto de partida y los hombres de 

primer plano se llaman Frank Knight, Teodoro Schulz y Milton Friedman, 
este último Premio Nobel de Economía en 1976.

Economistas de Columbia, de Harvard, de París y de muchas otras 

universidades, someten a revisión el pensamiento estatista, pero es Fried­
man el que presenta más comprensivamente las nuevas ideas y las hace 

trascender del solo campo económico. En su obra más conocida, “Capita­
lismo y libertad”, Friedman afina y profundiza las tesis neoclásicas del 
mercado y la moneda, mostrándolas, además, en su proyección política.

En nombre del bienestar social y de la igualdad —escribe Fried­
man—, el siglo xx liberal ha venido a favorecer la resurrección de las 

políticas intervencionistas y paternalistas del Estado, contra las cuales 

luchó el liberalismo clásico. En un verdadero retroceso de los punteros del 

reloj hasta el mercantilismo del siglo xvn, nuestro siglo se complace en 

tachar de reaccionarios a los verdaderos liberales”. La nueva escuela 

ve la intervención desmedida del estado como un anacronismo y convierte 

en auténtico avance lo que en nuestro siglo empezaba a considerarse como 

una concepción caduca: la economía de mercado.
Friedman sostiene que hay dos maneras fundamentales de coordinar 

la actividad económica de un gran número de personas, coordinación que 

es indispensable para la subsistencia de esas personas y de la propia socie­
dad en que viven. Una manera es la dirección central autoritaria, la técnica 

de los regímenes totalitarios. La otra consiste en la cooperación volun­
taria de los individuos, es decir, la técnica del mercado.

Esta última opera sobre la base de que en las transacciones cada

v i

una

233



de las partes obtiene beneficios, a condición de que haya pleno consenti­
miento y completa información de ambas.

El mercado se mueve gracias a las preferencias libres de los sujetos 

y carece por tanto de coacción. Es, además, impersonal, porque se 

rige por reglas no discriminatorias que amparan el interés común 

de todos los que en él operan.

La organización económica del mercado no pretende ^eliminar la 

presencia del Gobierno. Este último es la autoridad que fija las reglas y que 

es árbitro en la interpretación y cumplimiento de las mismas. Lo que el 
mercado hace es reducir el margen de problemas que, si no existiera, de­
berían ser resueltos por la autoridad política. Por consiguiente, no eli­
mina pero disminuye la necesidad de la intervención gubernativa. Un 

rasgo de la decisión política es que ella exige sometimiento. El mercado 

no. En este último cada individuo puede votar por la clase de camisa que 

necesita, y conseguirla, sin necesidad de examinar el tipo que ha elegido 

la mayoría para someterse a ésta. En este sentido, el mercado es más de­
mocrático que cualquier régimen político.

El mercado proporciona libertad económica y, como las preferencias 

que en él se manifiestan son independientes de la autoridad política y de 

toda otra forma de coacción, sostiene la libertad individual en un sentido 

más amplio que el económico, ajuicio de Milton Friedman.
Siempre se alzarán contra el mercado las amenazas monopólicas o 

surgirán imperfecciones, pero esta modalidad de canalizar las decisiones 

económicas individuales parece más libre e independiente que el sistema 

que sujeta la distribución de los bienes al decreto discrecional de la autori­
dad o al que concentra en las mismas manos el poder político y la riqueza.

Nadie como Friedman ha precisado mejor el marco mínimo de liber­
tad individual que el estado debe respetar y hacer respetar. El mercado 

puede ser distorsionado por las presiones monopólicas ya vengan de los 

empresarios, ya de los trabajadores, ya de las regulaciones proteccionis­
tas del Estado. La contención de tales presiones es papel de la ley y de la 

autoridad pública.
Friedman ha destacado, por otra parte, los efectos nocivos que tiene 

destinar recursos, ingenio y tiempo a convencer funcionarios y a presionar 

políticos, en lugar de emplearlos en la búsqueda de una mayor productivi­
dad.

LOS NUEVOS ECONOMISTAS

El interés político de la nueva escuela, que se suele llamar de Chicago, a 

causa de sus iniciadores, pero que encuentra notables investigadores en

234



Harvard, Columbia, en Virginia, en Tel Aviv, en Miami y en muchas otras 

universidades, reside en algo más que en la revitalización de las teorías 

económicas clásicas. Una de sus características es que abre la posibilidad 

de aplicar la teoría económica a la conducta humana no comercial, inclu­
sive a la que se relaciona con bienes no pecuniarios. Este esfuerzo reivin­
dica, en primer término, a través del reconocimiento del papel del mer­
cado, el valor e influencia de la libertad individual y, en seguida, tiende a 

demostrar que los comportamientos humanos tomados en conjunto admi­
ten una racionalidad esencial, un cierto orden preestablecido, que no 

está lejos de la “mano invisible” que divisaba en el siglo xvm Adam 

Smith.
Gary Becker, el más destacado de los economistas actuales de la 

nueva escuela, nacido en 1930, es el principal iniciador de los conceptos 

de economía generalizada. “Toda cuestión que plantea un problema de 

asignación de recursos y de elección, en el cuadro de una situación de escasez, 
caracterizada por el enfrentamiento de finalidades concurrentes, perte­
nece a la economía y puede tratarse mediante el análisis económico”, 
afirma Becker en un seminario celebrado en París en 1977.

Los nuevos economistas franceses, con Jean-Jacques Rosa a la cabe­
za, se inspiran en la tesis de Becker y en los diversos análisis económicos 

sobre temas sociales que surgen de la Escuela de Chicago.
El economista Douglas North descubre el valor dinámico de la pro­

piedad individual y desarrolla la denominada “teoría de los derechos de 

propiedad”, en que trabajan hasta hoy muchos estudiosos. Su obra más 

considerada, que escribe en común con Robert-Paul Thomas —El surgir 

del mundo occidental—, se publica en 1973. Según esta escuela, la Revolu­
ción Industrial no es la causa del crecimiento económico de Occidente, 
sino una de las manifestaciones de éste. La verdadera causa sería una estruc­
tura de la propiedad que permite explotar eficazmente las motivaciones 

individuales y asegurar la orientación de los capitales y de las energías 

hacia las actividades socialmente más útiles. En otras palabras: la pro­
piedad privada.

FILOSOFOS E HISTORIADORES

Uno de los filósofos políticos actuales eminentes en los Estados Unidos, 
el profesor John Rawls, en su obra Una teoría de la justicia, publicada en 

1977, desarrolla, a través de un riguroso y complejo análisis, los principios 

que él denomina de la igualdad y de la diferencia. La tesis, igualitaria en 

principio, lo lleva sin embargo a justificar las desigualdades de riqueza 

y de poder en la medida en que éstas tienen resultados compensatorios

235



para todos, a lo menos para los miembros no aventajados de la sociedad, 
en cuanto representan para ellos, siquiera expectativas de mejoramiento 

a largo plazo.
La historia del nacimiento del capitalismo y de la intervención esta­

tal viene siendo revisada por muchos historiadores actuales. Citemos los 

nombres de Fogel, Engerman, Ashton, Hacker, Hutt, Hartwell y muchos 

otros, que destruyen lo que podría llamarse una interpretación socialista 

de la historia de los últimos 200 años.
Así los nuevos estudios sobre el capitalismo naciente en Inglaterra, 

realizados a la luz de modernos métodos históricos, llevan a los investiga­
dores a la conclusión de que el mundo del trabajo no empeoró sino que 

mejoró su estado en esos primeros años del capitalismo Igualmente 

otras investigaciones, sobre todo de Milton Friedman, determinan que 

la gran crisis de los años 30 habría sido una depresión grave pero 

una catástrofe, si la autoridad no hubiere intervenido en el proceso.
no

TEORIA DE LAS DECISIONES PUBLICAS

Otros dos economistas norteamericanos contemporáneos, James Bu- 

chanan y Gordon Tullock, han desarrollado la teoría de las decisiones pú­
blicas, planteada por Kenneth Arrow, Premio Nobel 1972.

Partiendo del esquema del mercado, esta teoría busca un modelo 

que describa los mecanismos de decisión que, en las sociedades democrá­
ticas, presiden la producción y repartición de los bienes públicos (es decir, 
de la defensa nacional, de la administración de justicia, de la aplicación de 

la igualdad, de la libertad y demás valores característicos de la esfera del 
Estado). A dicha teoría no le interesa por principio cuál es la solución 

más justa o mejor, sino cómo se organiza el aparato de producción de estos 

bienes y cuáles son los sistemas de presión, sanción y recompensa que de­
terminan el comportamiento de los agentes que concurren a la produc­
ción de los bienes públicos.

Se trata de una descripción analítica de los mecanismos de decisión: 

no de un enjuiciamiento ético o político.
Este análisis, en el que trabajan numerosos y eminentes economis­

tas contemporáneos, se extiende a los mecanismos electorales, a la buro­
cracia, a la innovación institucional y a otros temas de similar importan­
cia política.

Los pensadores y economistas neoliberales de hoy preconizan una 

revolución científica tan desconocida como trascendente. No de otro mo­
do puede calificarse la tentativa de llevar el análisis económico y matemático 

hacia amplias zonas de la conducta humana y social. Ello equivale a decir

236



que grandes decisiones públicas y complejas acciones del Estado, de las 

agrupaciones o de las empresas, responden aproximadamente a los mis­
mos principios que rigen el mercado. Aparte de que ello reafirma —como 

decíamos— el valor de la libertad del individuo, abre la posibilidad de 

que fatigosas y apasionadas contiendas políticas puedan delimitarse para 

que se vea lo que ellas encierran de decisión discrecional y estimativa, en 

tanto que muchas de las cuestiones públicas podrían debatirse en el aná­
lisis científico y resolverse despejando las incógnitas de las respecti­
vas ecuaciones. Es ya evidente que el avance de la teoría económica ahorra 

hoy muchas discusiones entre adversarios de buena fe. Algo similar ocu­
rriría si el análisis con método científico válido abarcara otros proble­
mas sociales o políticos.

Lo que parecen probar basta abora los trabajos de la teoría de las 

decisiones públicas en materia electoral —sobre todo los de Arrow— 

es que no bay forma unívoca de expresar la voluntad del pueblo. 
El estudio minucioso de los sistemas electorales indicaría que 

distintas formas de sumar las mismas voluntades individuales 

arrojan resultados distintos.

Ello provoca un sano escepticismo acerca de la aptitud de los sis­
temas electorales para captar las preferencias de la ciudadanía, lo que 

a su vez induce a mirar con precaución el crecimiento estatal y preferir los 

límites y contrapesos que afiancen la libertad de los ciudadanos en 

cuanto a sus decisiones personales.

FRENTE AL NUEVO LEV ¡ATAN

El estudio de las decisiones públicas ha llevado a los investigadores a en­
frentar los problemas del Estado moderno y, entre ellos, los que originan 

el crecimiento del gobierno representativo. Los economistas contempo­
ráneos parten del supuesto de la vigencia de la democracia, pero se pre­
guntan por los límites a que pueda alcanzar el poder de ésta. Nos encon­
tramos de nuevo con el Estado burocrático y dirigista, con la soberanía 

popular ilimitada, es decir, con el segundo Leviatán, el de Rousseau y la 

Ilustración.
En su libro Límites de la libertad —publicado en 1975—, James 

Buchanan sostiene que “los autores de la Constitución de los Estados 

Unidos, los Padres Fundadores, no previeron la necesidad de controlar 

el crecimiento del gobierno representativo”. En efecto, todo el cuidado 

se puso en evitar las actuaciones que excedieran la órbita de competencia

237



legal de cada poder o autoridad. Pero se suponía que cualquier extensión 

de la influencia del Estado, ejercitada en conformidad a la ley y los procedi­
mientos democráticos, era legítima y no susceptible de limitaciones. El 
soberano democrático se postulaba como absoluto.

Ante esta realidad, Buchanan se pregunta: “¿Puede el hombre mo­
derno, la sociedad democrática occidental, descubrir o conquistar el sufi­
ciente control sobre su destino para imponer límites a su propio gobierno, 
con el objeto de prevenir la transformación de éste en un genuino monarca 

absoluto, como el de Hobbes?”
La sombría imagen del Leviatán impresiona y pone en guardia a los 

economistas y pensadores neoliberales de hoy, cualquiera que sea el ori­
gen y naturaleza de aquel poder absoluto, democrático o totalitario, 
con título legal o de hecho.

Tal preocupación explica el subtítulo del libro reciente de Bucha­
nan, de que tomamos las citas de más arriba, y que reza precisamente así: 

Entre la anarquía y Leviatán.
Pensadores políticos como el profesor de filosofía de Harvard, 

Robert Nozick, que publica en 1974, su libro Anarquía, Estado y Utopía, 
partiendo de otras premisas y formación salen al encuentro de la misma 

inquietud. En su brillante, rico y multifacético ensayo, el autor busca lo 

que llama estado mínimo. Del siguiente modo lo define: “el que nos trata 

como individuos inviolables, que no pueden usarse por otros como medios 

o herramientas o instrumentos o recursos; tal estado nos trata como perso­
nas que tienen derechos individuales y que tienen la dignidad corrrespon- 

diente a tales derechos. Tratándonos con respeto y respetando nuestros 

derechos —sigue Nozick—, nos permite, individualmente o con quienes esco­
jamos, elegir nuestra vida y realizar nuestros propósitos o nuestra concep­
ción propia en la medida de lo posible, ayudados por la voluntaria coope­
ración de otros individuos que poseen la misma dignidad”.

LIBERTAD Y PROPIEDAD

Este largo relato de las vicisitudes de la libertad en el mundo contempo­
ráneo y de las reacciones provenientes del campo de la inteligencia para 

enfrentar el nuevo absolutismo del Estado burocrático, no permite sacar 

conclusiones definitivas, pero deja a lo menos una gran esperanza.
La libertad individual, como aptitud para trabajar o para reposar, 

para actuar o para recogerse, para el egoísmo o la abnegación, para deci­
dir sin trabas el propio camino, sigue constituyendo un bien inapreciable 

a la vez que el secreto motor del hombre moderno.
Pensadores y economistas de mucha solvencia intelectual recono-

238



ccn, desde distintos puntos de vista, que la soberanía ilimitada e ilimita- 

ble del estado es un riesgo para la libertad individual.
Anotan, en el campo ético, que el paternalismo estatal traslada fic­

ticiamente las responsabilidades sociales y alivia así las conciencias de 

los individuos. En efecto, en vez de hacer descansar la acción generosa so­
bre estos últimos, presupone que del pobre se ocupará el estado. En la 

práctica, el estado paternalista estimula el egoísmo y la irresponsabili­
dad de los individuos.

Estos males son más ostensibles en los regímenes declaradamente 

totalitarios, pero se dan también en los sistemas democráticos, aunque 

estos últimos actúen dentro de los marcos legales y constitucionales.
La propiedad individual, la información y el tiempo adquieren un 

sentido y una magnitud hasta aquí desconocida. Son factores que impri­
men la dirección y la velocidad del desarrollo a la vez que justifican el sis­
tema de sociedad libre.

Una adversaria de la libertad es la inflación, al devorar los ahorros y 

los salarios, al constituir un impuesto no consentido popularmente que re­
cae especialmente sobre los débiles, no sin antes haberlos seducido y 

doblegado con un bienestar ilusorio. De ahí que el regreso a los principios 

de la estabilidad monetaria y la revisión de las ideas de Keynes contribuya 

a la defensa del flanco más débil de la libertad, el del signo monetario.

LIBERTAD Y MERCADO

En la medida en que la acción económica del estado reemplaza a la de los 

particulares y en que la intervención oficial sustituye al mercado, como 

instrumento de asignación de los bienes y servicios de la comunidad, em­
pieza el proceso de concentración económica que sofoca la libertad indi­
vidual, pretextando el desarrollo, el bienestar social o la justicia o la 

igualdad. Las nuevas concepciones de economía de mercado no son, 
pues, menos arbitrios, para resolver problemas materiales de la socie­
dad contemporánea. Van, por el contrario, al fondo de ella misma, a esta­
blecer la posibilidad de que los ciudadanos sean dueños de sus propias 

decisiones y no estén sometidos al mero arbitrio de la autoridad gubernativa, 
por elevados que sean los motivos de tal intervención.

La libertad individual aparece como un requisito de la verdad en 

las decisiones y proyectos de comportamiento. De la misma manera que 

se necesita libertad para investigar en el territorio de la ciencia o para 

crear en el del arte, así también resulta necesario que los ciudadanos sean 

libres para determinar qué quieren ser, qué quieren tener y hacia dónde 

quieren dirigirse.

239



La planificación central supone que alguien, un funcionario o un 

grupo de ellos, tiene conocimiento de lo que es mejor producir y de cómo y 

entre quiénes han de distribuirse los recursos para ello. Tal cosa constituye 

una especie de soberbia intelectual. El principio del conocimiento está, 
desde Sócrates, en reconocer los propios límites. Las circunstancias par­
ticulares que hacen conveniente o inconveniente un proyecto son infinitas. 
No pueden preverse desde arriba. En cambio, la experiencia demuestra 

que deben manejarse por quienes actuán por su cuenta y riesgo, conocen el 
terreno, han imaginado que allí puede haber algo y lo llevan a cabo.

MERCADO Y CREACION

La producción de la riqueza es un acto de creación tan respetable como 

cualquiera otro, como el del artista, estadista o pensador. La planificación 

centralizada se opone a la creación. La lucha por la libertad individual es, 
entonces, la lucha para que el hombre pueda descubrir y crear en todos los 

planos de la vida, y representa un acto de fe en el valor que eso tiene intrín­
secamente.

La planificación llevada a sus últimas consecuencias equivale a 

establecer que un grupo de funcionarios tiene derecho exclusivo a la crea­
ción y que existe un sistema de licencias, permisos y patentes para que 

otros hagan uso de aquel poder, es decir, es el regreso a las limitaciones 

corporativas medievales, pero bajo modalidades más rigurosas que las de 

antaño.
La extensión del análisis económico a asuntos no pecuniarios 

ayuda a aumentar el repertorio de dificultades que pueden ser resueltas 

técnicamente, con arreglo a principios objetivos, dejando en claro las 

decisiones que por naturaleza deben quedar a la sola prudencia del gober­
nante o del voto parlamentario: aquellas que corresponden a una estima­
ción estrictamente política de una situación dada.

,SV diría, entonces, que el camino de la libertad y de la contención 

del Leviatán puede hallarse sobre todo en la descentralización del 

poder social y económico.

En muchos casos, la descentralización y racionalización mencio­
nadas exigirán el ejercicio de una autoridad vigorosa que se imponga a 

los obstáculos contra la libertad del mercado, que destruya o regule los 

monopolios del capital y del trabajo, que vigile el libre juego de la compe­
tencia y que, en fin, resguarde el derecho de los ciudadanos al ejercicio de 

su libertad personal en toda la esfera de su acción legítima.

240



Dicha autoridad fuerte será a veces la única apta para cimentar el 
imperio de la ley objetiva, general e impersonal, como ya ocurrió en Chile 

durante los primeros decenios de la República. “El gobierno de las leyes 

que quería Hume— puede ser la obra de una autoridad vigorosa que 

crea el ordenamiento objetivo y lo deja como herencia que trasciende las 

voluntades aisladas y las circunstancias pasajeras.

y y

EL SUSTRATO MOR,iL

No todo ha de resultar de las decisiones políticas y económicas. La liber­
tad es un bien espiritual, que se conserva en el clima adecuado para el flo­
recimiento del espíritu. Aquí caben las reflexiones de los antiguos li­
berales sobre el sustrato moral de todo verdadero orden jurídico libre, 
así como la idea de que este orden es producto de la historia a la vez que, de 

la naturaleza.
Cualquier concepción mecanicista de la sociedad, cualquiera 

ideología que considere a ésta como una construcción artificial y desco­
nozca que ella es un ser viviente, con pasado y no sólo con futuro, pondrá 

en peligro la libertad. El “partir de cero” será siempre una manera de 

atropellar injustamente alguna norma que posee la autoridad del tiempo. 
Por el contrario, entender que las leyes son declarativas de lo que Burke 

denomina la “sustancia de la justicia original” y que en nuestro Código 

Civil está comprendido en los conceptos de “equidad natural” y “espí­
ritu general de la legislación”, es una actitud que inserta las acciones hu­
manas en un orden y una racionalidad que aceptaron las anteriores edades. 
Esta posición no conduce a la inmovilidad, sino que da base sólida a las 

empresas que miran al futuro e implica la renovación, que no es la pérdida 

de la propia individualidad, que es conservación de lo válido y abandono 

de lo inservible.
¿Acaso con unos cuantos conceptos morales y jurídicos, más algu­

nas técnicas de análisis económico, podremos defendernos del Leviatán 

que, dentro de nuestra misma sociedad y más allá de nuestras fronteras, 
extiende sus poderosos y ciegos tentáculos?

Los miles de encarcelados, esclavizados, fugitivos y perseguidos 

forman una realidad demasiado pesada para enfrentarla con ese modesto 

bagaje intelectual.

LIBERTAD Y DIGNIDAD

Sin embargo, la subsistencia de la libertad individual sobre la tierra, la co­
yuntura en que el hombre pueda seguir siendo tal, con toda la dignidad 

que es prenda de su origen y de su destino, dependen de que las sociedades

241



del llamado mundo libre recuperen la fe en sí mismas y en sus valores, 
abandonen el cansado escepticismo y adopten en lo interno y externo la 

posición de firmeza espiritual que esta hora difícil requiere.
Ya es mucho que en numerosas universidades del mundo se haya 

renovado la inquietud por la libertad y que se multipliquen las investiga­
ciones económicas, históricas, filosóficas, jurídicas y de ciencia política 

en el sentido indicado. Las universidades se adelantan a los tiempos y su­
ministran los proyectos esenciales de la arquitectura de la sociedad de 

una época, así como anticipan los principios básicos que hacen después 

posible el mundo del futuro. Por eso, la preocupación de los universitarios 

por la libertad es un fundado motivo de esperanza.
Así como las teorías económicas de Adam Smith tardaron 50 años 

en iniciar la transformación del antiguo régimen monopolista y mercan- 

tilista, así es posible que el esfuerzo investigador de esta hora triunfe so­
bre la socialización burocrática, permitiendo que las hondas trasmutacio­
nes de hoy sean profundamente compatibles con la dignidad humana.

EXAMEN CRITICO NECESARIO

En el estudio que acabo de leer, he intentado relatar someramente el resur­
gimiento del concepto de libertad individual en los medios universitarios 

contemporáneos, luego de hacer un esfuerzo por reconstruir la historia 

de una idea cuyas raíces se hunden en la esencia de Occidente.
Mi trabajo es apenas una crónica del desarrollo de este pensamiento.
Creo sinceramente que sería indispensable que pensadores e inves­

tigadores realizaran un examen crítico profundo de esta corriente inte­
lectual cuyas manifestaciones empiezan sólo ahora a ser conocidas más 

allá de los muros de las universidades en que brotan. Tal examen podría 

servir de base a la elaboración de los principios de la auténtica convivencia 

libre en Chile, de acuerdo a las tradiciones del país, a su experiencia histó­
rica remota y reciente y a los resultados de la investigación científica 

moderna.

242


